¢ Revue Internationale de la Recherche Scientifique et de
'Innovation (Revue-IR3SI)

153N: 2360-2823

Vol. 3, No. 6, Décembre 2025

LA LAICITE FONDEMENT DE LA LIBERTE ET DE LA PAIX DANS LA PENSEE
DE JOHN LOCKE

Bi Zah Sylvain IRIE
Université Félix Houphouét-Boigny (Cote d’Ivoire)

RESUME :

Cet article, a la lumiére de la pensée philosophique et politique de John Locke, nous a permis de faire une
analyse critique et objective de la laicité comme fondement de la liberté et de la paix sociale. Il ressort aprés une
réflexion approfondit que, la laicité n’est pas seulement que séparation des pouvoirs politiques et religieux, elle
est un concept politique qui garantit le vivre-ensemble, la cohésion sociale et la liberté individuelle des citoyens
dans le respect des opinions et des choix religieux. Ainsi, en empruntant la méthodologie analytique, notre objectif
est de montrer que la philosophie de la tolérance défendue par John Locke a travers la laicité consolide et garantie
la liberté des citoyens et la paix sociale dans une société démocratique.

Mots clés : Crise politique, Intellectuelle, Laicité, Paix, Séparation des pouvoirs, Tolérance.

ABSTRACT:

This article, in light of John Locke's philosophical and political thought, has enabled us to make a critical
and objective analysis of secularism as the foundation of freedom and social peace. After careful consideration, it
appears that secularism is not only the separation of political and religious powers, but also a political concept that
guarantees coexistence, social cohesion and individual freedom for citizens, while respecting religious opinions
and choices. Thus, using analytical methodology, our objective is to show that the philosophy of tolerance
defended by John Locke through secularism consolidates and guarantees the freedom of citizens and social peace
in a democratic society.

Keywords: Political crisis, Intellectual, Secularism, Peace, Separation of powers, Tolerance.

Digital Object Identifier (DOI): https://doi.org/10.5281/zenodo.17910965

1 Introduction

Le constat global que nous faisons de nos jours sur la paix et la liberté dans le monde, nous conduit a conclure
un état de fragilité de ces deux entités. Cette fragilité est di aux crises politico-religieuses récurrentes dans nos
Etats. En effet, au XVII e siécle, I’Europe était marquée par des conflits religieux violents et des crises politiques
complexes. Les guerres de religion, en particulier les guerres entre catholiques et protestants, déchiraient le vieux
continent pendant des décennies. Les crises politico-religicuses d’ Angleterre eurent une influence considérable sur
John Locke et constituent 1’élément catalyseur qui va faire de lui un auteur de la tolérance. Selon Goyard-Fabre,
dans Traité du gouvernement civil « Locke apparait donc comme un homme engagé dans la vie intellectuelle,
spirituelle, politique et économique de son pays » (J. Locke, 1992, p. 22). Partant de cela, Locke rédige la Lettre
sur la Tolérance dans I’optique de jeter les bases de la philosophie politique moderne en relation avec la tolérance
religieuse, la laicité fondement de la paix et de la liberté individuelle.

Dans son ceuvre Lettre sur la Tolérance, Locke défend le principe de la tolérance religieuse. En effet, il plaide
pour la séparation de I’Eglise et de I’Etat en affirmant que la tolérance est indispensable pour la paix et la liberté.
Cependant, comment pouvons-nous aboutir a cette paix sociale ? Répondant a cette préoccupation a travers son
ouvrage, Locke nous dit qu’il est nécessaire de séparer le religieux du pouvoir civil, du pouvoir civil au pouvoir
divin. Ce qui fait de lui 1’un des penseurs pour qui la laicité « repose sur un principe de séparation entre 1’Etat et

‘ @ ®®®\ Ceci est un article en acces libre sous la licence CC BY-NC-ND. 1693



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Revue Internationale de la Recherche Scientifique et de ’Innovation (Revue-IRSI) — ISSN : 2960-2823
I ———

la religion » (C. Laborde, 2023, p. 1). Car, selon John D. « Locke sépare radicalement la foi personnelle du cadre
de la souveraineté politique » (J. Dunn, 2010, p. 84).

Dans cet article, nous volons présenter la laicité comme le fondement de la liberté et la paix dans la pensée
politique lockéenne. De ce fait, comment la laicité se donne-t-elle a entendre chez John Locke ? La réponse a cette
question suscite des interrogations suivantes :

I-Quelle relationnalité existe-t-elle entre la laicité et la liberté ?
II-Comment la liberté individuelle dans les sociétés laiques est-elle source de paix ?
I1I-Dans qu’elle mesure la laicité garantie-t-est-elle la liberté et la paix Etat ?

De ces interrogations, 1’objectif que cet article poursuit ici est de montrer que la laicité, qui est un principe
de séparation des pouvoirs de la liberté¢ de religion, renforce les liens sociaux, la cohésion sociale et garantie la
paix sociale dans 1’Etat.

2 La relationnalité entre la laicité et 1a liberté

La relation complexe entre la laicité et la liberté constitue une préoccupation majeure dans nos sociétés
actuelles. Dans ce premier point, nous montrerons les fondements de la laicité, en tant que principe philosophique
et politique, et son interaction avec la liberté. Ici, notre analyse consistera & montrer comment la tolérance
religieuse peut constituer une dimension essentielle de la laicité en permettant la coexistence pacifique des
convictions diverses dans un cadre respectucux des libertés individuelles.

2.1  Tolérance religieuse comme sens de la laicité

Depuis le XVlIle siécle jusqu’au XXle siécle, les perceptions de la tolérance ont varié. Autrefois, en
Angleterre, elle était considérée comme une menace a 1’unité sociale et au pouvoir d’Etat. Le terme tolérance est
«issu du XVle siecle, a la suite des conflits entre les catholiques et les protestants » (A. Lalande, 1996, p. 1133).
Elle visait a maintenir une seule religion nationale et a réprimer les dissidents par la force a cette époque. Toutefois,
de nos jours, face a la pluralité des croyances, I’intolérance est considérée comme un danger pour la cohésion
sociale. On considére donc, la tolérance comme indispensable pour assurer les rapports pacifiques entre les groupes
en conflits ouvert. C’est pourquoi pour faire régner la liberté de religion et de culte, « la tolérance a été demandée
vis-a-vis de toutes les religions et de toutes les croyances » (A. Lalande, 1996, p. 1133). Car, elle permet de
développer ce dont au XIXe siécle est appelé « une libre pensée », qui va pousser Spinoza de dire que I’Etat est
souverain en matiere religieux, mais il est utile a 1’ordre public de permettre I’expression libre de toutes croyances.
Dans ce sens, lorsqu’on parle de tolérance religieuse, il faut & cout sure la lier a la question de la liberté, cette
liberté ne peut étre véritable si et seulement si, il existe une séparation entre le pouvoir divin et le pouvoir civil en
vue de permettre aux citoyens d’avoir le libre choix de sa conviction religieuse.

Dans sa Lettre sur la tolérance, Locke avance une idée de la tolérance fondée sur le principe de « cesser de
combattre ce qu’on ne peut changer » (J. Locke, 1992, p. 167). En effet, sur le plan social, cela implique de
supporter ce qui va a I’encontre de la morale ou de I’éthique. Les principes de la tolérance religieuse sont bien
fixés. Car, selon Locke, « aucun homme ne peut prouver de maniére certaine que sa foi est le seul agréable a Dieu »
(J. Locke, 1992, p. 41). C’est ce manque d’infaillibilité qui constitue la base de la politique qui ordonne de ne pas
forcer autrui en termes de religion. Ainsi, au cours d’une conférence, Gérard Laudin énonce que « la tolérance
constitue une perspective liée a la pensée laique, mais n’est pas sui generis un indice de laicité » (S. Le Grand,
2008, p. 26). Ce qui signifie que, I’Eglise ne peut prétendre imposer ses dogmes aux citoyens d’un Etat en
s’appuyant sur le pouvoir civil.

Le respect des citoyens et de leurs idées se manifeste lorsque la puissance publique ne peut pas intervenir
contre leurs actions, ce respect n’est pleinement reconnu dans le droit qu’a partir de 1948 avec la Déclaration
universelle des droits de I’homme. De ce fait, la tolérance n’est pas simplement une valeur personnelle, mais plutot
un processus dynamique qui dépend de la maniére dont la régle est percue et de la capacité du pouvoir a I’appliquer.
La tolérance est donc étroitement liée a la conception que le pouvoir a de la vérité et aux ressources qu’il est prét
a mobiliser pour faire respecter cette conception. La tolérance, dérivée du latin « tolerare », veut dire supporter,
et « tolerancia » qui signifie aussi endurance, patience et résignation. Ce veut dire, la capacité a accepter ce que
I’on désapprouve, méme si normalement on devrait le rejeter.

La tolérance se fait comprendre comme le principe qui promeut le respect, la coexistence pacifique et
I’acceptation des différentes croyances religieuses au sein d’une société. Elle repose sur I’idée que chaque individu
a le droit fondamental de croire en ce qu’il veut ou ne pas croire. Autrement dit, permettre aux citoyens d’exprimer
librement leurs différentes croyances sans contrainte. Dés lors, la tolérance implique la liberté, elle est aussi
I’essence fondamentale qui donne & chaque homme le droit de pratiquer librement sa croyance religieuse. Cela
montre, clairement que chaque personne est libre de suivre les enseignements et les pratiques de sa foi, de participer
a des rituels religieux et d’exprimer ses pensées religieuses sans contraintes. Ainsi, « ’ensemble des dits de la
tolérance vise a une égalité citoyenne quasi-totale et a I’assimilation » (S. Le Grand, 2008, p. 26). La liberté est

http://www.revue-irsi.com 1694



Revue Internationale de la Recherche Scientifique et de ’Innovation (Revue-IRSI) — ISSN : 2960-2823
_________________________________________________________________________________________________________________|

souvent liée a d’autres libertés fondamentales telles que la liberté de penser, la liberté de conscience et d’expression
qui vont entrainer une absence de contrainte dans les différents choix que vont opérer les populations.

Dans le méme ordre d’idée, les « chrétiens ne doivent étre assujettis qu’a leurs propres consciences et non a
la parole d’autrui, prétre ou de magistrat » (J. Locke, 1992, p. 44). Autrement dit, les chrétiens ne devraient pas
étre guidés en maticre de foi et de religion mais que par leur propre conscience, et par les autorités religieuses ou
civiles. Cela renvoie a I’idée de liberté de conscience ou chaque individu est responsable de sa propre croyance et
de sa relation avec Dieu. La liberté religicuse est donc un pilier essentiel pour les sociétés démocratiques et
pluralistes permettant la coexistence pacifique des différentes croyances. Cette liberté religicuse est un droit
humain fondamental qui permet a tout citoyen de pratiquer sa religion en toute liberté et sécurité. Du reste,
lorsqu’on évoque la tolérance religieuse, il est question de respecter les croyances et les pratiques religieuses.

Qui permet aussi a diverses communautés de coexister pacifiquement sens imposer leur foi aux autres. C’est
dans ce sens que John Locke affirme qu’« aucun homme ne peut, s’il n’est un homme responsable, dire qu’une
société puisse subsister sans une certaine tolérance des uns envers les autres » (J. Locke, 1992, p. 50). Bien que la
notion de religion soit intuitive pour la plupart, sa définition en termes de conditions nécessaires et suffisantes est
difficile dans son ensemble. C’est justement pour cette raison que, la séparation des sphéres politiques et
religieuses fonde la tolérance civile et la société moderne. Tout cela découle finalement d’un raisonnement
théologique visant a préserver 1’authenticité du sentiment religieux tout en reconnaissant les prérogatives morales
de la conscience individuelle. C’est pourquoi, Locke réfléchit sur la préoccupation « des droits du magistrat civil
en maticre religieuse » (J. Locke, 1992, p. 77). Ce qui revient a dire que les droits du magistrat en matiére religieuse
sont limités par le principe de la liberté de conscience.

Ainsi, la conception de la tolérance, chez Bayle, peut éclairer les enjeux contemporains, surtout lorsqu’elle
est comparéee a celle de Locke. Dans la mesure ou, pour garantir la justice, la société doit tolérer les différences
religieuses sans toutefois chercher a les uniformiser. Locke se concentre principalement sur les droits du citoyen
car, pour lui, « la tolérance consiste a reconnaitre et a accepter que d’autres personnes aient des convictions
différentes des notres, méme si nous ne les partageons pas » (J. Locke, 1992, p. 176). Autrement dit, 1’acceptation
de la croyance des autres est au ceeur de la tolérance religieuse comme signifiante de la laicité qui renforce les
liens de la liberté sociale.

2.2 La tolérance politique comme un levier pour la laicité

11 est donc nécessaire, de montrer que la politique et la religion sont deux entités qui sont au fondement des
crises sociales, alors la tolérance religieuse ne peut s’analyser sans la tolérance politique. Ainsi, la tolérance
politique favorise I’instauration et le renforcement de la laicité en permettant un débat apaisé et un respect mutuel
des convictions. En effet, la tolérance politique se définit comme la capacité a respecter et a accepter les opinions,
les croyances et les comportements politiques différents, méme lorsqu’ils divergent des noétres. La tolérance
politique repose sur la reconnaissance de la diversité des opinions et sur la volonté de coexister pacifiquement
malgré les différences. Autrement dit, il faut que chaque citoyen puisse avoir le choix de son appartenance politique
sans étre contraint a adhérer a un clan politique qui ne provient pas de sa conscience. Parce que « la seule liberté
qui mérite ce nom est celle de chercher son propre bien a sa maniére, tant que cela ne nuit pas aux autres » (J. S.
Mill, 1990, p. 20). Au-dela de ce qui suit, il faut une bonne relation entre les différents partis politiques afin de
pouvoir garantir la stabilité de I’Etat en n’oubliant pas les rivalités politiques et de penser a leurs objectifs
communs, celui de garantir la liberté et surtout la paix sociale a chaque citoyen dans I’Etat.

La tolérance politique remonte depuis 1’antiquité, avec les penseurs comme Socrate pour qui, le droit a la
liberté d’expression est fondamental et permet a toute personne d’exprimer ses opinions, ses idées et ses
convictions sans craintes de représailles gouvernementales ou sociales. C’est pourquoi Platon écrit « je n’ai jamais
cessé de dire que je suis I’ennemi de ceux qui prétendent me défendre, car c’est le devoir du citoyen de dire la
vérité aux autorités et non de se taire par crainte de représailles » (Platon, 2002, p. 154). Cela met en avant, la
liberté de parole, de religion et d’expression artistique, tant que cette liberté ne nuise pas a autrui. C’est justement
dans ce sens que, John Locke et John Stuart Mill ont développé des théories de tolérance politique fondée sur des
principes de liberté individuelle, de pluralisme et de neutralité de 1’Etat. Pour Locke, la tolérance politique, c’est
I’acceptation de la diversité des croyances et des pratiques religieuses, politiques et sociales au sein d’une société.
Dans la mesure ou le seul but pour lequel il est légitime de craindre un étre humain, contre sa volonté est de
I’empécher de nuire aux autres. Dans ce cas le pouvoir peut légitimement intervenir, mais aucune restriction de la
liberté¢ individuelle n’est justifiable » (J. Locke, 1992, p. 80).

Ce qui signifie que, la tolérance politique implique le respect et I’acceptation de la diversité d’opinions et de
pratiques tant que cela ne porte pas préjudice aux autres.

http://www.revue-irsi.com 1695



Revue Internationale de la Recherche Scientifique et de ’Innovation (Revue-IRSI) — ISSN : 2960-2823
I ———

La tolérance politique réside également dans la liberté, permettant a chaque citoyen d’étre a la quéte de son
propre bonheur. La liberté ne doit pas étre limitée par des normes sociales religieuses ou politiques. C’est en ce
sens que, la seule liberté qui mérite ce nom est celle de poursuivre notre propre bien a notre maniére, tant que nous
n’essayons pas de priver les autres de leur entraver leurs efforts pour 1’obtenir. Cependant, cette liberté individuelle
ne signifie pas une licence illimitée. Il reconnait que certaines actions peuvent porter préjudice aux autres, ils
doivent alors étre réglementées pour protéger les droits et la liberté des autres membres de la société. Alors, il écrit
ceci « I’'unique liberté qui mérite ce nom est celle de poursuivre notre propre bien a notre fagon, pourvu que nous
ne tentions pas d’entraver la liberté similaire d’autrui » (J. S. Mill, 1990, p. 56). La tolérance politique permet la
coexistence harmonieuse de groupes sociaux et politiques divergents. Cela est donc essentiel pour préserver la
stabilité politique et la cohésion sociale dans une société.

En sommes, la tolérance politique est essentielle pour garantir les droits fondamentaux des citoyens, tels que
la liberté d’expression, la liberté de conscience, la paix sociale et le droit a la participation politique sans entrave.
Elle est pour ainsi dire, un principe fondamental pour le fonctionnement des sociétés démocratiques, en faisant
face également a de nombreux défis telle que la paix.

3 Laliberté individuelle dans les sociétés laiques source de paix

Cette seconde partie de notre analyse vise a montrer le role central que joue les libertés individuelles dans les
sociétés laiques. Il sera en effet, question d’apprécier la laicité comme garant de la liberté permettant a chaque
citoyen de réfléchir, de croire ou de ne pas croire, et d’agir en conséquence, tout en respectant les limites fixées
par le cadre juridique et les principes du vivre-ensemble facteur d’une paix durable. En explorant les fondements
philosophiques et juridiques de cette liberté, ainsi que ses défis contemporains, nous mettrons en lumiére les
tensions possibles entre droits individuels et exigence collectives dans un Etat laic.

3.1 La liberté individuelle comme un droit naturel et fondamental

En effet, la liberté individuelle est souvent considérée comme un droit fondamental inhérent a chaque étre
humain, indépendamment de son origine, de sa culture ou de son statut social. Car, selon Locke « I’homme ne nait
pas avec des idées innées ; tout ce qu’il sait vient de 1’expérience » (J. Locke, 2001, p. 139). Autrement dit,
personne ne doit tre contraint a croire en une doctrine imposée par une autorité religieuse ou politique, car nos
convictions doivent se former librement a partir de I’expérience et de la réflexion. Elle est vue comme essentielle
a la dignité humaine et a I’épanouissement personnel. Elle est également, une caractéristique intrinséque de la
condition humaine. En ce sens, la liberté ne dépend ni de I’origine, ni de la culture, ni du statut social de chaque
individu dans un Etat. Mais, elle est universellement reconnue comme un attribut inhérent a I’humanité. Mieux,
«le droit a la liberté¢ individuelle permet a chaque personne d’agir selon sa propre volonté, sauf en cas de
restrictions prévues par la loi » (P. Tourev, 2024). La liberté est ainsi considérée comme un pilier essentiel de la
dignité humaine, car, elle permet a chaque citoyen de fagonner sa propre vie, de prendre des décisions autonomes
et de poursuivre ses propres aspirations. Aussi, sur le plan individuel et collectif de 1’épanouissement personnel,
la liberté en elle-méme, repose largement sur la liberté individuelle. Car, elle donne a chacun la possibilité de
développer et d’exprimer ses opinions et de vivre conformément a ses valeurs et a ses convictions. C’est pourquoi,
chez Thierry Chopin « les droits individuels consistent d’abord en la liberté¢ de conscience » (T. Chopin, 2002, p.
117). Autrement dit, le socle des droits individuels délasse sur la reconnaissance de I’autonomie des individus.

La liberté individuelle va bien au-deld d’une notion mais, il est fondamental car, elle contribue a
I’épanouissement des citoyens. Cela permet ainsi a chacun de penser et d’étre indépendant de ses actes sans
contrainte de la part d’autrui ou de I’Etat. Ainsi, « les hommes doivent étre libre de suivre leur seule conscience »
(J. Locke, 1992, p. 44). C’est ainsi que « chacun a le droit d’étre soumis qu’aux régles et de ne pas étre arrété, ni
emprisonné, ni désavoué, ni & un mauvais traitement de la volonté d’une ou de plusieurs personnes » (B. Constant,
1997, p. 59), ce qui signifie que, le socle de la liberté individuelle se trouve dans le respect de la liberté des autres.
Cette illustration montre bien que ’indispensabilité¢ du pluralisme du pouvoir pour prévenir la concentration et les
abus du pouvoir qui pourraient nuire a la construction de la paix sociale. L’Etat doit également agir comme un
protecteur des droits de chaque citoyen, tout en restant soumis a la loi et & un contréle judiciaire pour tous. Ainsi,
pour assurer cette protection, il est nécessaire de faire appel a la force publique mais, dans le respect du principe
de 1’égalité. Pour assurer cette protection, I’Etat a le devoir de faire respecter la loi et de soumettre au controle
juridictionnel, garant de 1’égalité national. A cet effet, Rousseau disait ceci

La souveraineté ne peut etre représentée, par la méme raison qu’elle peut etre aliénée, elle consiste

essentiellement dans la volonté générale, et la volonté ne se représente point : elle est le méme, ou

elle est autre ; il n’y a point de milieu (J.-J. Rousseau, 1996, p. 295).

Les libertés collectives, quant a elles, jouent un rdle crucial dans la société en assurant la participation de
chaque citoyen a la vie démocratique fondement d’une paix sociale. Ces libertés incluent le droit de vote, la liberté

http://www.revue-irsi.com 1696



Revue Internationale de la Recherche Scientifique et de ’Innovation (Revue-IRSI) — ISSN : 2960-2823
I ———

de manifester, la liberté syndicale, la liberté d’expression, le droit de faire la gréve et la liberté d’association. En
effet, chacune de ces libertés offre aux citoyens des moyens concrets d’exercer leur place dans la société et de
participer a la prise de décision collective. Ainsi,

La liberté collective fait référence a un ensemble de libertés pratiquées collectivement, en assurant a

chacun sa position dans la société et en autorisant les citoyens a s’organiser, contrairement aux

libertés individuelles qui ne touchent que 1’individu en tant qu’entité isolée (P. Tourev, 2024).

Toutefois, la liberté individuelle n’est pas absolue. Elle est souvent associée a la responsabilité, c’est-a-dire
a la reconnaissance des conséquences de ses actions sur soi-méme et sur autrui. Pour mieux comprendre le lien
entre liberté individuelle et le droit naturel, nous tenterons ici de mieux saisir les deux notions afin de faire un
rapprochement. En effet, la liberté¢ individuelle désigne la capacité qu’un individu a agir, penser et choisir selon sa
propre volonté, sans contrainte excessive de la part d’autrui ou I’Etat. Cette liberté permet & chaque citoyen de
poursuivre ses aspirations et de développer son plein potentiel. Pour John Locke, « le droit naturel découle de la
nature méme de I’homme et de sa condition dans 1’état de nature » (J. Locke, 1992, p. 57). C’est ainsi que chaque
individu est doté de droits naturels a savoir le droit a la vie, a la liberté et a la propriété. Ces droits sont inaliénables
et préexistent a toute forme de gouvernement. Cela revient a dire que le droit nature émane de la nature intrinséque
de I’homme et de sa situation dans 1’état de nature. Chaque individu en effet, posséde des droits naturels essentiels,
tels que le droit a la vie, a la liberté et a la propriété. En un tel sens, « la loi de la nature enseigne que, étant tous
égaux et indépendant, personne ne doit nuire a la vie, la santé ou aux possessions de I’autre » (J. Locke, 1992, p.
90). Autrement dit, les droits naturels sont inhérents a toute forme de gouvernement. Cela se traduit dans 1’état de
nature, ou il n’y a pas de gouvernement centralisé ou chaque individu est libre et égal aux autres membres.
Cependant, cette liberté naturelle est accompagnée de droits naturels qui limite les actions des individus. Tel est le
cas du droit a la propriété qui permet a chacun d’avoir un droit exclusif sur ses biens.

Tandis que, le droit & la vie implique le respect de la vie de chacun dans la société. Dans ce sens, chaque
individu posséde un ensemble de droits fondamentaux, y compris le droit a la liberté individuelle. Ces droits ne
sont pas octroyés par des autorités extérieures, mais sont plutot inhérents a la nature humaine et doivent etre
respectés par les autres individus et par I’Etat. C’est pourquoi, il est écrit dans la déclaration universelle des droits
de ’homme que : « tout individu a droit a la vie, a la liberté et a la sureté de sa personne » (Nations Unies, 1948,
article 3).

A bien y voir, le lien entre liberté individuelle et droit naturel réside dans la conception de la liberté comme
étant intrinséquement liée a la nature de 1’etre humain, et donc comme un droit fondamental inhérent a cette nature.
Dans cette perspective, les droits naturels sont considérés comme des droits universels et inaliénables qui découlent
de la nature rationnelle et sociale de I’homme, car fondement vecteur de la paix sociale. A ce stade de notre
réflexion, il est nécessaire d’explorer le role central que pourrait jouer 1’égalité dans le cadre du droit naturel.

3.2 L’égalité au cceur du droit naturel

En effet, I’idée que 1’égalité est un droit naturel est profondément enracinée dans la philosophie politique et
juridique depuis des siécles. Cette notion repose sur la conviction que tous les humains naissent avec des droits
fondamentaux inhérents a leur condition humaine, indépendamment de leur race, sexe, religion, ou autres
caractéristiques. Le concept d’égalité, dans son emploi politique et morale, stimule que « les hommes ont le méme
droit dés la naissance. Les discriminations sociales doivent uniquement se baser sur I’unité commune » (Assemblée
nationale, 2023). Ce qui signifie que, les hommes ont les mémes droits, les mémes opportunités et les mémes
protections devant la loi, quels que soient, leurs statuts ou circonstances personnelles. C’est ainsi que :

La loi doit etre la méme pour tous, soit qu’elle protége, soit qu’elle punisse. Tous les citoyens étant
€gaux a ses yeux sont également admissibles a toutes dignité, places et emplois publics, selon leur
capacité, et sans autre distinction que celle de leurs vertus et de leurs talents (Assemblée nationale,
2023).

En d’autres termes, la loi doit s’appliquer de maniére égale a tous, qu’il s’agisse de protéger ou pas, car, tous
les citoyens sont égaux devant elle. C’est-a-dire que, la loi dans sa rigueur doit participer a la consolidation de
1’Etat de droit et ainsi, favoriser & maintenir la paix sociale fondement de la démocratie participative. Ainsi,
I’égalité peut se manifester dans différents domaines, tels que 1’acces a 1’éducation pour tous, a I’emploi dans
I’égalité des chances, aux soins de santé et a la justice. Ce qui fait de 1’égalité¢ un droit naturel. En effet, pour les
stoiciens, 1’égalité est un droit naturel dans le sens ou, tous les étres humains participent a la raison divine et sont
fondamentalement égaux. C’est pourquoi, Marc Aur¢le dit que « le monde est comme une cité, ses lois sont des
de la nature et chaque etre humain est un citoyen égal » (M. Auréle, 1999, p. 90). Pour dire que, les hommes
doivent agir conformément aux lois de la nature qui sont commune aux hommes. Cette notion d’égalité repose sur
des fondements philosophiques qui sont inhérents a la nature humaine et ne peuvent etre légitimement violés ou
aliénés par aucun citoyen ou gouvernement. C’est pourquoi, « la loi de la nature enseigne a tous les hommes
qu’étant égaux et indépendants, personne ne doit nuire a autrui dans sa vie, sa santé, sa liberté ou possessions » (J.
Locke, 1992, p. 145). Alors, tous les citoyens sont égaux en ce qui concerne ces droits naturels.

http://www.revue-irsi.com 1697



Revue Internationale de la Recherche Scientifique et de ’Innovation (Revue-IRSI) — ISSN : 2960-2823
_________________________________________________________________________________________________________________|

Aucun citoyen ne peut revendiquer une autorité arbitraire sur un autre citoyen, car tous sont également créés
par Dieu et dotés des mémes droits fondamentaux. Ainsi, I’égalité, en tant que droit naturel, repose sur la
conviction que chaque citoyen mérite d’etre traité¢ avec respect et considération en raison de sa dignité inhérente
d’etre humain. En ce sens « 1’état de nature signifie un état de parfaite liberté pour que les individus disposent de
leurs actions et de leur Dieu comme ils I’entendent dans les limites de la loi naturelle, sans avoir a demander la
permission a quiconque » (J. Locke, 1992, p. 146). L égalité est donc un droit naturel qui a influencé la pensée
politique et juridique pendant des siécles. Elle se fonde sur la croyance que tous les citoyens naissent libre et égaux
en dignité et en droits, et qu’ils doivent &tre traités de maniére juste et équitable dans tous les aspects de leur
existence.

Cependant, la dualité liberté individuelle et les sociétés laiques sont un facteur fort solide de la démocratie,
qui permet aux pays pour la plupart laiques, de disposer d’un levier de neutralité religieuse et surtout, un
rapprochement des communautés tout en garantissant la paix et la cohésion sociale.

4. La laicité comme une garantie de la liberté et de la paix

Dans cette derniére partie de notre analyse, notre développement consistera a montrer comment la laicité
protége la liberté de conscience, la paix sociale et assure la neutralité de I’Etat vis-a-vis des religions, garantissant
ainsi a chaque citoyen le droit de croire ou de ne pas croire sans aucune ingérence étatique. La laicité, un concept
fondamental dans de nombreux pays, incarne la séparation entre I’Etat et les institutions religieuses. Dans cette
troisiéme partie, nous explorerons le role si précieux de la laicité comme une garantie de la libert¢ individuelle et
de la paix sociale.

4.1 De ’exigence de laicité : pour une coexistence pacifique entre les différentes croyances

La préoccupation essentielle ici, c’est de démontrer que la laicité protége la liberté individuelle en
empéchant ’Etat de favoriser ou de discriminer une religion ou une conviction particuliére. La coexistence
pacifique est un concept qui désigne la capacité des citoyens, des groupes ou des nations a vivre-ensemble et en
harmonie, malgré leurs différences idéologiques, culturelles, religieuses, politiques ou sociales. C’est en cela que
la tolérance religieuse est, en effet, un pilier essentiel de la coexistence pacifique entre les différentes croyances,
dans la mesure ou, la tolérance religieuse repose sur la reconnaissance et le respect mutuel des convictions
religieuses de chacun. En effet, la diversité des croyances religieuses est inhérente a la condition humaine parce
qu’elle enrichit nos sociétés plutot que de les diviser c’est pourquoi, « le peuple n’a pas le droit de conférer au
magistrat civil c’est-a-dire I’autorité le pouvoir de régler autoritairement la croyance et le culte » (J. Locke, 1992,
p. 36). Autrement dit, la liberté de croyance et de religion montre que 1’Etat n’a pas de légitimité a imposer une
croyance ou méme intervenir dans la sphére spirituelle des citoyens. Ainsi, nait un climat de respect mutuel ou les
différences religieuses sont acceptées et célébrées plutot que d’étre source de conflits et de division.

La tolérance religieuse permet aux sociétés de construire des ponts entre les communautés, d’encourager le
dialogue interreligieux et surtout promouvoir la paix sociale. Cette coexistence pacifique ne se limite pas a la
tolérance religieuse, elle fait aussi appel au dialogue interreligieux. C’est en effet, dans le but de favoriser la
compréhension mutuelle, le respect et la coopération que Raimon Panikkar affirme que « le dialogue interreligieux
ne doit pas viser a I’uniformité, mais a une plus grande compréhension réciproque, dans laquelle la tradition peut
s’enrichir des autres sans prendre son identité¢ » (R. Panikkar, 1992, p. 80). Le dialogue interreligieux s’enracine
dans la reconnaissance de la diversité religieuse indispensable a la compréhension mutuelle. Hans Kiing poursuit
en ces termes :

Le dialogue interreligieux ne signifie pas simplement éviter les conflits, mais les transforme en
opportunités pour la compréhension mutuelle, le respect et la coopération, créant ainsi un espace ou
les différences religieuses peuvent coexister (H. Kiing, 1990, p. 80).

En effet, lorsque les différentes communautés religieuses adoptent pour une attitude de tolérance mutuelle,
elles reconnaissent la 1égitimité des croyances et s’engagent dans un dialogue constructif. Cela permet de réduire
les tensions, mais aussi de créer des opportunités autour des valeurs partagées. C’est pourquoi, « la paix véritable
dans une société divisée ne peut étre atteinte sans une tolérance interreligieuse sincere car elle est le fondement de
la réconciliation et de la reconstruction apres les conflits » (D. Tutu, 2015, p. 8). Pour promouvoir la tolérance et
la paix sociale dans le monde, 1’Etat doit valoriser la diversité des religions et des traditions philosophiques sans
imposer une vision unique, mais en encourageant chaque tradition a y contribuer selon ses propres croyances et
valeurs. Voila pourquoi, « I’Etat attend en fin de compte des diverses religions et traditions philosophiques qu’elles
viennent l1égitimer, chacune selon son génie propre, les principes de base de la démocratie pluraliste » (J. P.
Willaime, 1995, p. 78). Bien que confronté & des défis et obstacles, le dialogue interreligieux offre de nombreuses

http://www.revue-irsi.com 1698



Revue Internationale de la Recherche Scientifique et de ’Innovation (Revue-IRSI) — ISSN : 2960-2823
I ———

opportunités et avantages pour construire un avenir ou la diversité religieuse doit étre célébrée et respectée. En
continuant a encourager et a soutenir le dialogue interreligieux, nous pouvons travailler ensemble pour batir un
monde plus juste, inclusif et harmonieux pour les générations futures. Car, elle exige une grande maitrise de soi et
un engagement envers la vérité, la justice et la paix sociale.

Aussi, la violence ou la coercition ne peut jamais étre un moyen légitime pour résoudre des conflits religieux.
En effet, I’Etat et les institutions religieuses doivent s’abstenir d’imposer des croyances par la force, car chaque
citoyen a le droit de suivre sa propre foi. C’est pour cette raison que « la véritable fin de la religion n’est pas
d’imposer des dogmes, mais d’inspirer I’amour et la paix entre les hommes » (M. Gandhi, 2012, p. 23). Gandhi
fait de la non-violence une force trés puissante qui peut vaincre toutes forces au monde. C’est une épée qui guérit,
dans la mesure ou, la non-violence offre un moyen de transcender les différences religieuses et de construire des
sociétés inclusives et harmonieuses. La libert¢ de religion est un principe fondamental qui garantit a chaque citoyen
le droit de choisir, de pratiquer et de changer sa religion selon sa propre conscience. En effet, la foi véritable ne
peut pas €tre imposée par la contrainte, dans le sens ou, la véritable croyance est une question de conviction
personnelle et non de soumission & une autorité externe. C’est justement pour cette raison que, selon Locke, « la
foi authentique ne peut étre atteinte que par la persuasion et non par la coercition » (J. Locke, 1992, p. 75). Ainsi,
la liberté de conscience permet a chaque citoyen de chercher et d’adopter les croyances qui correspondent a sa
propre compréhension et convictions. Voila pourquoi il poursuit en disant ceci « les hommes doivent étre libre de
suivre leur seul conscience » (J. Locke, 1992, p. 44).

Dans le méme ordre d’idée, nous disons que, les institutions politiques ne sont pas équipées pour juger des
questions de foi ou de la moralité religieuse. En effet, I’Etat ne doit point intervenir dans les affaires religieuses.
Car, il ne posséde pas les compétences nécessaires pour le faire. Les préoccupations religieuses sont personnelles
et doivent étre laissées a la sphére privée ou les citoyens peuvent suivre leurs propres consciences. C’est ainsi que
« la liberté d’étre chrétien ne peut donc signifier, pour qui est membre d’une société civile, la liberté de n’étre
assujetti aux lois dans la mesure ou notre conscience n’y voit aucune objection » (J. Locke, 1992, p. 47). Elle
reconnait le droit fondamental de chaque citoyen a exercer sa foi ou a ne pas en avoir. Ce qui signifie que les
gouvernements et les institutions sont appelés a protéger les droits des minorités religieuses, afin qu’elles ne soient
pas discriminées en raison de leurs croyances religieuses. Les lois et les politiques doivent étre congues de maniére
a préserver la liberté de religion pour tous les citoyens, indépendamment de leur appartenance religieuse ou de leur
non-appartenance. Ainsi, « chacun devrait étre laissé liber de ne suivre que sa propre croyance » (J. Locke, 1992,
p- 49). La coexistence pacifique entre les différentes croyances repose sur le respect mutuel, le dialogue constructif
et ’engagement envers la non-violence. C’est un processus continu qui nécessite un effort constant de la part des
citoyens, des communautés religieuses, des gouvernements et de la société civile dans son ensemble pour
promouvoir la compréhension, la tolérance et la paix sociale dans différents corps de société.

4.2 Laicité : sens d’une liberté d’association

Le principe de la laicité en tant que garant de la liberté permet aussi la liberté d’association, qui met en
lumiére la maniére dont ce principe protége la liberté individuelle et collective, tout en assurant une séparation
entre les institutions religicuses et 1’Etat. Nous explorerons comment la laicité permet a chacun de s’associer
librement, sans ingérence religieuse ou étatique, et comment elle contribue a 1’équilibre social et a la cohésion
nationale. Ce droit est généralement reconnu comme un aspect essentiel de la liberté d’expression et de réunion,
souvent protégé par les lois et les constitutions dans de nombreux pays. La liberté d’association, dans le contexte
de la laicité, réside dans sa capacité a garantir un espace démocratique et pluraliste ; ou les citoyens peuvent
exprimer librement leurs convictions religieuses ou philosophiques sans ingérence de I’Etat ou d’autres groupes
religieux. Raison pour laquelle :

La laicité est un principe reconnu par les lois de la République, impose une neutralité de I’Etat qui
peut entrer en tension avec certaines manifestations de la liberté d’association, surtout lorsqu’elles
sont motivées par des convictions religieuses (C. Dolmaire, 2022, p. 51).

Cette liberté permet aux citoyens de former des organisations religieuses ou spirituelles indépendantes de
1’Etat. Ce qui signifie que, les groupes religieux peuvent se constituer librement sans ’intervention de I’Etat. Cette
autonomie permet de renforcer la séparation entre I’Eglise et I’Etat tout en assurant un environnement de diverses
croyances. C’est en ce sens que « le gouvernement ne doit pas s’occuper des affaires religieuses car cela va créer
une tyrannie religieuse. La religion et I’Etat doivent étre séparés pour préserver la liberté individuelle » (J. Locke,
1992, p. 65). Cette séparation contribue a la stabilité et a la neutralité pour enfin, garantir la libert¢ individuelle et
la paix sociale. Cette autonomie des différentes spheres religieuses et civiles donne la liberté aux citoyens et leur
permet de se mettre ensemble et de se réunir pour un intérét commun. La liberté de se mettre ensemble ne doit pas
impacter la vie de la société.

Ainsi, I’Etat a le droit de faire usage de la force pour faire régner le calme pour conserver la paix sociale et
I’unité avec tous les hommes. Cependant, la liberté d’association intervient presque dans tous les domaines a
savoir ; religieux, politique, administratif et bien d’autres. Dans ce sens, les citoyens peuvent s’exprimer librement

http://www.revue-irsi.com 1699



Revue Internationale de la Recherche Scientifique et de ’Innovation (Revue-IRSI) — ISSN : 2960-2823
I ———

et méme faire le choix de la société religicuse a laquelle ils souhaitent appartenir. La liberté d’association favorise
la diversité religieuse, permettant aux citoyens de former des associations religicuses ou philosophiques selon leurs
convictions. Ce qui permet a toutes les croyances religieuses d’étre traitées sur un pied d’égalité et que personne
n’est a étre discriminé en raison de sa foi ou de son absence de foi. Le pluralisme religieux est un élément clé de
la laicité, qui reconnait et respecte la diversité des convictions au sein de 1’Etat. Autrement dit, le pluralisme
religieux, en tant que concept fondateur de la laicité, est étroitement li€ a la liberté d’association. La laicité garantit
aux citoyens le droit de se regrouper librement avec d’autres personnes partageant les convictions similaires, y
compris en mati¢re religicuse. Ces personnes ont la possibilité de se former en association religieuse ou politique.

L’aspect essentiel du pluralisme religieux est 1’idée que toutes les croyances religieuses doivent étre traitées
sur un pied d’égalité. Car, il contribue a la laicité dans le sens ou, toutes les religions sont respectées et traitées de
maniere égale, ce qui empéche la prééminence d’une religion sur une autre dans les affaires publiques. Comme
tel, Charles Taylor affirme « le pluralisme est devenu une partie intégrante de la vie moderne, ce qui nécessite que
1’Etat reste impartial pour maintenir 1’équilibre entre les différentes croyances » (C. Taylor, 2015, p. 12). En
somme toute, la liberté d’association permet aux citoyens de se regrouper selon leurs intéréts, croyances ou
objectifs communs. En effet, elle encourage la participation citoyenne et a I’enrichissement du tissu social. Car, la
possibilité de former des associations permet aux citoyens de participer activement a la vie démocratique et sociale,
parce que, les associations jouent un réle primordial dans la démocratie en permettant aux citoyens de se regrouper
pour agir ensemble et influencer la société. Autrement dit, la liberté d’association renforce I’engagement civique
en offrant des plateformes pour I’action collective. Emile Durkheim dans ce sens, affirme ceci « les associations
permettent aussi aux individus de se rassembler autour de valeurs et objectifs partagés » (E. Durkheim, 2013, p.
15).

4.3 La laicité comme garant de la liberté

La laicité est I’un des concepts clés, ancré dans 1’histoire de la philosophie politique et sociale. En effet, la
laicité garantit la liberté de conscience permettant a chaque citoyen de choisir ses propres croyances religieuses,
sans ingérence de I’Etat ou de toute institution religieuse. Au point ol « personne ne doit étre inquiété pour ses
croyances, y compris religieuses, tant que leur expression ne perturbe pas I’ordre public instauré par la loi » (A.
Nationale, 2023). Cette protection de la liberté de conscience est essentielle pour garantir la paix sociale. Car elle
reconnait que la religion est une affaire personnelle et collective et que personne ne devrait étre contraint de suivre
une religion ou d’adhérer a des croyances imposées par I’Etat ou une institution religieuse. Raison pour laquelle
Locke écrit que « Dieu ne demande aux hommes que ce qu’ils sont capables de comprendre et d’accepter avec
leur raison » (J. Locke, 1989, p. 236). Cela revient a dire que, la foi ne doit pas étre imposée, mais qu’elle doit étre
le fruit d’une conviction personnelle, ce qui s’oppose aux dogmes autoritaires des Eglises institutionnelles. Locke
poursuit en d’autres termes que « la tiche des églises est d’exhorter les fidéles a la pratique des bonnes mceurs et
de I’ensemble des vertus en tant que Dieu les recommande pour étre sauvé » (J. Locke, 1992, p. 88). Autrement
dit, I’Eglise a pour mission de guider les fidéles vers une vie vertueuse, en suivant les préceptes divins et en
encourageant les croyants a adopter des comportements moraux et vertueux comme prescrit par Dieu lui-méme,
afin d’espérer obtenir le salut. Cependant, 1’Etat,

Quant a lui, n’a pas a s’occuper de savoir si la vie que méne les individus les conduit au salut ou a
la perte éternelle (...). En revanche, il considére si les actions commises par les individus sont
compatibles avec la paix civile et avec la défense des intéréts temporels de tous (J. Locke, 1992, p.
89).

L’Etat, quant a lui, ne s’intéresse pas aux questions spirituelles ou au salut éternel des citoyens. Mais, son
role est de veiller a ce que les actions des citoyens soient conformes aux lois civiles et aux intéréts communs.
Ainsi, I’Etat et I’Eglise sont deux entités distinctes. En séparant I’Eglise et 1’Etat, cela assure la liberté des citoyens
et la possibilité de suivre leur propre chemin spirituel ou philosophique, sans crainte de persécution ou de
discrimination. Dans les mots de René Rémond, la séparation entre religion et société est le fondement de la liberté
véritable de la conscience individuelle, qui est la laicité. La liberté de conscience permet aux citoyens de forger
leur identité et leur sens moral selon leurs propres convictions, contribuant ainsi a une société plus diversifiée. La
laicité garantit 1’égalité dans la mesure ou devant la loi, tous les citoyens sont égaux, indépendamment de leurs
convictions religieuses ou philosophiques. En effet, la laicité assure que, du fait que nous naissons égaux, chaque
individu est soumis aux mé€mes lois et aux mémes droits civils quelles que soient ses croyances. Cette égalité,
devant la loi, permet de préserver la justice et ’intégrité du systéme juridique. La laicité empéche de ce fait, toutes
religions de dominer et de dicter des lois par des décisions politiques et juridiques €quitables afin de garantir le
bien des citoyens. C’est dans ce sens que « le souverain ne doit pas contrdler les consciences mais de seulement
veiller a I’ordre public » (J. Locke, 1992, p. 30). Aussi, la laicité participe & maintenir la neutralité envers la religion
parce que, les deux entités doivent étre séparer fondamentalement. Issiaka-Prosper Laleyé affirme ceci « la

http://www.revue-irsi.com 1700



Revue Internationale de la Recherche Scientifique et de ’Innovation (Revue-IRSI) — ISSN : 2960-2823
_________________________________________________________________________________________________________________|

reconnaissance du droit de penser implique nécessairement la séparation des sphéres religieuses et politiques,
condition siné qua non de la laicité » (I. P. Laleyé, 2004, p. 49).

La neutralité de I’Etat est cruciale dans le processus du concept de la laicité. Pour que les institutions
publiques restent accessibles a tous les citoyens, indépendamment de leurs croyances religicuses ou non
religieuses. Ainsi, le fait de garantir la neutralité¢ de 1’Etat, la laicité protége également la séparation des sphéres
publiques et privées, empéchant alors toute interférence indue des institutions religicuses dans les affaires
gouvernementales c¢’est ainsi que Issiaka-Prosper écrit ceci « il n’y a donc aucune personne, ni aucune religion, ni
enfin aucun Etat, qui ait sous prétexte de religion, d’envahir les biens des autres, ni de la dépouiller de ses avantages
temporels » (L.P. Laleye, 2004, p. 179). Cela permet a la société¢ de fonctionner de maniére démocratique, en
garantissant la liberté individuelle et la paix sociale a tous les citoyens.

5. Conclusion

Cet article s’inscrit dans une réflexion philosophique sur la laicité comme fondement de la liberté et de la
paix dans la pensée de John Locke. L’analyse autour de la laicité comme un facteur de liberté et de paix dans une
République, nous a permis de montrer que la laicité, en tant que principe fondamental, garantit I’émancipation des
citoyens et la stabilité des sociétés modernes, préservant ainsi un équilibre entre la liberté de conscience et la
neutralité de I’Etat. Cette réflexion nous a permis de mettre en évidence le role central de la laicité dans la
préservation des libertés fondamentales, tout en soulignant la nécessité d’adapter son application aux réalités
culturelles, historiques et politiques dans nos différentes sociétés.

Ainsi, la laicité ne se résume pas a une simple dissociation entre I’Etat et la religion. C’est un cadre
institutionnel crucial qui favorise la liberté individuelle et la paix sociale dans un contexte ou les convictions
religieuses et philosophiques peuvent cohabiter sans interférence mutuelle. Cette analyse a facilité une meilleure
compréhension de I’influence de la philosophie de Locke sur les visions contemporaines de la tolérance et du
pluralisme. Pour Locke, le maintien d’une séparation entre I’Eglise et 1’Etat est nécessaire afin de sauvegarder la
liberté individuelle. Il déclare alors que « 1’objectif de la société politique est de sauvegarder les droits naturels des
individus, et non de leur imposer des convictions religieuses » (J. Locke, 1992, p. 151). Cette déclaration centrale
dans la Lettre sur la tolérance, établit les fondements d’un modéle politique ou la laicité s’avere tre un prérequis
indispensable pour le respect des droits de I’homme, la liberté individuelle et la paix sociale.

REFERENCES

[1] AURELE (M.), 1999, Pensées pour moi-méme, trad. Mario Meunier, Paris, Garnier-
Flammarion.

[2] ASSEMBLEE Nationale, 2023, Déclaration des droits de I’homme et du citoyen, 26

aout 1789, article 1.

CONSTANT (B.), 1997, Ecrits politiques, Paris, Folio Essais.

CHOPIN (T.), 2002, Benjamin Constant, le libéralisme inquiet, Paris, Michalon.

DURKHEIM (E), 2013, De la division du travail social, Paris, PUF.

DUNN (J.), 2010, The political Thought of John Locke, Royaume-Uni, Cambridge

University Press.

[71 DOLMAIRE (C.), 2022, Ordre public et laicité, these de droit privé, Université de
Limoges.

[8] GANDHI (M.), 2012, Autobiographie ou mes expériences de vérité, trad. Georges
Belmont, Paris, PUF.

[9] KUNG (H.), 1990, Projet d’éthique : la paix mondiale par la paix entre les religions,
trad. Jean Schlegel, Paris, Seuil.

[11] LABORDE (C.), 2023, Philosophie libérale de la religion, Paris, Raison publique et

Hermann.

[12] LALANDE (A.), 2018, Vocabulaire technique et critique de la philosophie, Paris,
PUF.

http://www.revue-irsi.com 1701



Revue Internationale de la Recherche Scientifique et de I'Innovation (Revue-IRSI) — ISSN : 2960-2823
_________________________________________________________________________________________________________________|

[13] LALEYE (I.-P.), 2004, La spécificité culturelle a la lumiére de la rationalité
philosophique, Philosophie et culture et Philosophie et transculturalité, Journée de la
philosophie a ’Unesco, Paris, Unesco.

[14] LEGRAND (8S.), 2008, La laicité en question : Religion, Etat et société en France et
en Allemagne du 18° siecle a nos jours, Paris, Presse Universitaire.

[15] LOCKE (J.), 2001, Essai sur [’entendement humain, trad. Jean-Michel Vienne, Paris,
Vrin.

[16] LOCKE (J.), 1992, Traité du gouvernement civil, trad. David Mazel, Paris, Garnier-
Flammarion.

[17] LOCKE (J.), 1992, Lettre sur la tolérance et autres textes, trad. Jean Le Clerc, Paris,
Garnier-Flammarion.

[18] LOCKE (J.), 1989, The Reasonableness of Christianity, London, Gateway.

[19] MILL (J. S.), 1990, De la liberte, trad. Laurence Lenglet, Paris, Folio essais.

[20] PANIKKAR (R.), 1992, Le dialogue intra religieux, Paris, Aubier.

[21] PLATON, 2002, La République, trad. Georges Leroux, Paris, Garnier- Flammarion.

[22] ROUSSEAU (J.-].), 1996, Du contrat social, Paris, Garnier-Flammarion.

[23] TAYLOR (C.), 2015, Le malaise de la modernité, trad. Carlotte Melangon, Paris,
Poche.

[24] TOUREYV (P.), 2024, Liberté individuelle, Paris, éd. Folio essais.

[25] TUTU (D.), 2015, Without Forgiveness, Paris, Poche.

[26] WILLAIME (J.-P.), 1995, Sociologie des religions, Paris, PUF.

http://www.revue-irsi.com 1702



