
 

 

 

 

 

                                         Vol. 3, No. 6, Décembre 2025 

 

 

   

Ceci est un article en accès libre sous la licence CC BY-NC-ND. 

 
1693 

 

Revue Internationale de la Recherche Scientifique et de 

l’Innovation (Revue-IRSI) 

ISSN: 2960-2823 

 
LA LAÏCITÉ FONDEMENT DE LA LIBERTÉ ET DE LA PAIX DANS LA PENSÉE 

DE JOHN LOCKE 

 
Bi Zah Sylvain IRIÉ 

Université Félix Houphouët-Boigny (Côte d’Ivoire) 

 
 

RÉSUMÉ : 

         Cet article, à la lumière de la pensée philosophique et politique de John Locke, nous a permis de faire une 

analyse critique et objective de la laïcité comme fondement de la liberté et de la paix sociale. Il ressort après une 

réflexion approfondit que, la laïcité n’est pas seulement que séparation des pouvoirs politiques et religieux, elle 

est un concept politique qui garantit le vivre-ensemble, la cohésion sociale et la liberté individuelle des citoyens 

dans le respect des opinions et des choix religieux. Ainsi, en empruntant la méthodologie analytique, notre objectif 
est de montrer que la philosophie de la tolérance défendue par John Locke à travers la laïcité consolide et garantie 

la liberté des citoyens et la paix sociale dans une société démocratique.  

 

Mots clés : Crise politique, Intellectuelle, Laïcité, Paix, Séparation des pouvoirs, Tolérance. 

 

ABSTRACT: 

         This article, in light of John Locke's philosophical and political thought, has enabled us to make a critical 

and objective analysis of secularism as the foundation of freedom and social peace. After careful consideration, it 

appears that secularism is not only the separation of political and religious powers, but also a political concept that 

guarantees coexistence, social cohesion and individual freedom for citizens, while respecting religious opinions 

and choices. Thus, using analytical methodology, our objective is to show that the philosophy of tolerance 

defended by John Locke through secularism consolidates and guarantees the freedom of citizens and social peace 
in a democratic society.  

 

Keywords: Political crisis, Intellectual, Secularism, Peace, Separation of powers, Tolerance. 

 

Digital Object Identifier (DOI): https://doi.org/10.5281/zenodo.17910965 

 

1 Introduction 

         Le constat global que nous faisons de nos jours sur la paix et la liberté dans le monde, nous conduit à conclure 

un état de fragilité de ces deux entités. Cette fragilité est dû aux crises politico-religieuses récurrentes dans nos 

États. En effet, au XVII e siècle, l’Europe était marquée par des conflits religieux violents et des crises politiques 

complexes. Les guerres de religion, en particulier les guerres entre catholiques et protestants, déchiraient le vieux 

continent pendant des décennies. Les crises politico-religieuses d’Angleterre eurent une influence considérable sur 

John Locke et constituent l’élément catalyseur qui va faire de lui un auteur de la tolérance. Selon Goyard-Fabre, 

dans Traité du gouvernement civil « Locke apparait donc comme un homme engagé dans la vie intellectuelle, 
spirituelle, politique et économique de son pays » (J. Locke, 1992, p. 22). Partant de cela, Locke rédige la Lettre 

sur la Tolérance dans l’optique de jeter les bases de la philosophie politique moderne en relation avec la tolérance 

religieuse, la laïcité fondement de la paix et de la liberté individuelle. 

         Dans son œuvre Lettre sur la Tolérance, Locke défend le principe de la tolérance religieuse. En effet, il plaide 

pour la séparation de l’Église et de l’État en affirmant que la tolérance est indispensable pour la paix et la liberté. 

Cependant, comment pouvons-nous aboutir à cette paix sociale ? Répondant à cette préoccupation à travers son 

ouvrage, Locke nous dit qu’il est nécessaire de séparer le religieux du pouvoir civil, du pouvoir civil au pouvoir 

divin. Ce qui fait de lui l’un des penseurs pour qui la laïcité « repose sur un principe de séparation entre l’État et 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Revue Internationale de la Recherche Scientifique et de l’Innovation (Revue-IRSI) – ISSN : 2960-2823 

   
 

    

http://www.revue-irsi.com 1694 

 

la religion » (C. Laborde, 2023, p. 1). Car, selon John D. « Locke sépare radicalement la foi personnelle du cadre 

de la souveraineté politique » (J. Dunn, 2010, p. 84). 

         Dans cet article, nous volons présenter la laïcité comme le fondement de la liberté et la paix dans la pensée 

politique lockéenne. De ce fait, comment la laïcité se donne-t-elle à entendre chez John Locke ? La réponse à cette 

question suscite des interrogations suivantes : 

I-Quelle relationnalité existe-t-elle entre la laïcité et la liberté ? 

II-Comment la liberté individuelle dans les sociétés laïques est-elle source de paix ? 

III-Dans qu’elle mesure la laïcité garantie-t-est-elle la liberté et la paix État ? 
         De ces interrogations, l’objectif que cet article poursuit ici est de montrer que la laïcité, qui est un principe 

de séparation des pouvoirs de la liberté de religion, renforce les liens sociaux, la cohésion sociale et garantie la 

paix sociale dans l’État. 

 

2 La relationnalité entre la laïcité et la liberté 

         La relation complexe entre la laïcité et la liberté constitue une préoccupation majeure dans nos sociétés 

actuelles. Dans ce premier point, nous montrerons les fondements de la laïcité, en tant que principe philosophique 

et politique, et son interaction avec la liberté. Ici, notre analyse consistera à montrer comment la tolérance 

religieuse peut constituer une dimension essentielle de la laïcité en permettant la coexistence pacifique des 

convictions diverses dans un cadre respectueux des libertés individuelles. 

2.1 Tolérance religieuse comme sens de la laïcité  

        Depuis le XVIIe siècle jusqu’au XXIe siècle, les perceptions de la tolérance ont varié. Autrefois, en 

Angleterre, elle était considérée comme une menace à l’unité sociale et au pouvoir d’État. Le terme tolérance est 

« issu du XVIe siècle, à la suite des conflits entre les catholiques et les protestants » (A. Lalande, 1996, p. 1133). 

Elle visait à maintenir une seule religion nationale et à réprimer les dissidents par la force à cette époque. Toutefois, 

de nos jours, face à la pluralité des croyances, l’intolérance est considérée comme un danger pour la cohésion 
sociale. On considère donc, la tolérance comme indispensable pour assurer les rapports pacifiques entre les groupes 

en conflits ouvert. C’est pourquoi pour faire régner la liberté de religion et de culte, « la tolérance a été demandée 

vis-à-vis de toutes les religions et de toutes les croyances » (A. Lalande, 1996, p. 1133). Car, elle permet de 

développer ce dont au XIXe siècle est appelé « une libre pensée », qui va pousser Spinoza de dire que l’État est 

souverain en matière religieux, mais il est utile à l’ordre public de permettre l’expression libre de toutes croyances. 

Dans ce sens, lorsqu’on parle de tolérance religieuse, il faut à cout sure la lier à la question de la liberté, cette 

liberté ne peut être véritable si et seulement si, il existe une séparation entre le pouvoir divin et le pouvoir civil en 

vue de permettre aux citoyens d’avoir le libre choix de sa conviction religieuse.  

         Dans sa Lettre sur la tolérance, Locke avance une idée de la tolérance fondée sur le principe de « cesser de 

combattre ce qu’on ne peut changer » (J. Locke, 1992, p. 167). En effet, sur le plan social, cela implique de 

supporter ce qui va à l’encontre de la morale ou de l’éthique. Les principes de la tolérance religieuse sont bien 

fixés. Car, selon Locke, « aucun homme ne peut prouver de manière certaine que sa foi est le seul agréable à Dieu » 
(J. Locke, 1992, p. 41). C’est ce manque d’infaillibilité qui constitue la base de la politique qui ordonne de ne pas 

forcer autrui en termes de religion. Ainsi, au cours d’une conférence, Gérard Laudin énonce que « la tolérance 

constitue une perspective liée à la pensée laïque, mais n’est pas sui generis un indice de laïcité » (S. Le Grand, 

2008, p. 26). Ce qui signifie que, l’Église ne peut prétendre imposer ses dogmes aux citoyens d’un État en 

s’appuyant sur le pouvoir civil.  

         Le respect des citoyens et de leurs idées se manifeste lorsque la puissance publique ne peut pas intervenir 

contre leurs actions, ce respect n’est pleinement reconnu dans le droit qu’à partir de 1948 avec la Déclaration 

universelle des droits de l’homme. De ce fait, la tolérance n’est pas simplement une valeur personnelle, mais plutôt 

un processus dynamique qui dépend de la manière dont la règle est perçue et de la capacité du pouvoir à l’appliquer. 

La tolérance est donc étroitement liée à la conception que le pouvoir a de la vérité et aux ressources qu’il est prêt 

à mobiliser pour faire respecter cette conception. La tolérance, dérivée du latin « tolerare », veut dire supporter, 
et « tolerancia » qui signifie aussi endurance, patience et résignation. Ce veut dire, la capacité à accepter ce que 

l’on désapprouve, même si normalement on devrait le rejeter.  

         La tolérance se fait comprendre comme le principe qui promeut le respect, la coexistence pacifique et 

l’acceptation des différentes croyances religieuses au sein d’une société. Elle repose sur l’idée que chaque individu 

a le droit fondamental de croire en ce qu’il veut ou ne pas croire. Autrement dit, permettre aux citoyens d’exprimer 

librement leurs différentes croyances sans contrainte. Dès lors, la tolérance implique la liberté, elle est aussi 

l’essence fondamentale qui donne à chaque homme le droit de pratiquer librement sa croyance religieuse. Cela 

montre, clairement que chaque personne est libre de suivre les enseignements et les pratiques de sa foi, de participer 

à des rituels religieux et d’exprimer ses pensées religieuses sans contraintes. Ainsi, « l’ensemble des dits de la 

tolérance vise à une égalité citoyenne quasi-totale et à l’assimilation » (S. Le Grand, 2008, p. 26). La liberté est 



Revue Internationale de la Recherche Scientifique et de l’Innovation (Revue-IRSI) – ISSN : 2960-2823 

   
 

    

http://www.revue-irsi.com 1695 

 

souvent liée à d’autres libertés fondamentales telles que la liberté de penser, la liberté de conscience et d’expression 

qui vont entrainer une absence de contrainte dans les différents choix que vont opérer les populations.  

         Dans le même ordre d’idée, les « chrétiens ne doivent être assujettis qu’à leurs propres consciences et non à 

la parole d’autrui, prêtre ou de magistrat » (J. Locke, 1992, p. 44). Autrement dit, les chrétiens ne devraient pas 

être guidés en matière de foi et de religion mais que par leur propre conscience, et par les autorités religieuses ou 

civiles. Cela renvoie à l’idée de liberté de conscience ou chaque individu est responsable de sa propre croyance et 

de sa relation avec Dieu. La liberté religieuse est donc un pilier essentiel pour les sociétés démocratiques et 

pluralistes permettant la coexistence pacifique des différentes croyances. Cette liberté religieuse est un droit 
humain fondamental qui permet à tout citoyen de pratiquer sa religion en toute liberté et sécurité. Du reste, 

lorsqu’on évoque la tolérance religieuse, il est question de respecter les croyances et les pratiques religieuses.  

         Qui permet aussi à diverses communautés de coexister pacifiquement sens imposer leur foi aux autres. C’est 

dans ce sens que John Locke affirme qu’« aucun homme ne peut, s’il n’est un homme responsable, dire qu’une 

société puisse subsister sans une certaine tolérance des uns envers les autres » (J. Locke, 1992, p. 50). Bien que la 

notion de religion soit intuitive pour la plupart, sa définition en termes de conditions nécessaires et suffisantes est 

difficile dans son ensemble. C’est justement pour cette raison que, la séparation des sphères politiques et 

religieuses fonde la tolérance civile et la société moderne. Tout cela découle finalement d’un raisonnement 

théologique visant à préserver l’authenticité du sentiment religieux tout en reconnaissant les prérogatives morales 

de la conscience individuelle. C’est pourquoi, Locke réfléchit sur la préoccupation « des droits du magistrat civil 

en matière religieuse » (J. Locke, 1992, p. 77). Ce qui revient à dire que les droits du magistrat en matière religieuse 
sont limités par le principe de la liberté de conscience.  

         Ainsi, la conception de la tolérance, chez Bayle, peut éclairer les enjeux contemporains, surtout lorsqu’elle 

est comparée à celle de Locke. Dans la mesure où, pour garantir la justice, la société doit tolérer les différences 

religieuses sans toutefois chercher à les uniformiser. Locke se concentre principalement sur les droits du citoyen 

car, pour lui, « la tolérance consiste à reconnaitre et à accepter que d’autres personnes aient des convictions 

différentes des nôtres, même si nous ne les partageons pas » (J. Locke, 1992, p. 176). Autrement dit, l’acceptation 

de la croyance des autres est au cœur de la tolérance religieuse comme signifiante de la laïcité qui renforce les 

liens de la liberté sociale. 

2.2 La tolérance politique comme un levier pour la laïcité   

         Il est donc nécessaire, de montrer que la politique et la religion sont deux entités qui sont au fondement des 

crises sociales, alors la tolérance religieuse ne peut s’analyser sans la tolérance politique. Ainsi, la tolérance 

politique favorise l’instauration et le renforcement de la laïcité en permettant un débat apaisé et un respect mutuel 

des convictions. En effet, la tolérance politique se définit comme la capacité à respecter et à accepter les opinions, 

les croyances et les comportements politiques différents, même lorsqu’ils divergent des nôtres. La tolérance 

politique repose sur la reconnaissance de la diversité des opinions et sur la volonté de coexister pacifiquement 

malgré les différences. Autrement dit, il faut que chaque citoyen puisse avoir le choix de son appartenance politique 

sans être contraint à adhérer à un clan politique qui ne provient pas de sa conscience. Parce que « la seule liberté 

qui mérite ce nom est celle de chercher son propre bien à sa manière, tant que cela ne nuit pas aux autres » (J. S. 

Mill, 1990, p. 20). Au-delà de ce qui suit, il faut une bonne relation entre les différents partis politiques afin de 

pouvoir garantir la stabilité de l’État en n’oubliant pas les rivalités politiques et de penser à leurs objectifs 

communs, celui de garantir la liberté et surtout la paix sociale à chaque citoyen dans l’État.  

         La tolérance politique remonte depuis l’antiquité, avec les penseurs comme Socrate pour qui, le droit à la 

liberté d’expression est fondamental et permet à toute personne d’exprimer ses opinions, ses idées et ses 

convictions sans craintes de représailles gouvernementales ou sociales. C’est pourquoi Platon écrit « je n’ai jamais 

cessé de dire que je suis l’ennemi de ceux qui prétendent me défendre, car c’est le devoir du citoyen de dire la 

vérité aux autorités et non de se taire par crainte de représailles » (Platon, 2002, p. 154). Cela met en avant, la 

liberté de parole, de religion et d’expression artistique, tant que cette liberté ne nuise pas à autrui. C’est justement 

dans ce sens que, John Locke et John Stuart Mill ont développé des théories de tolérance politique fondée sur des 

principes de liberté individuelle, de pluralisme et de neutralité de l’État. Pour Locke, la tolérance politique, c’est 

l’acceptation de la diversité des croyances et des pratiques religieuses, politiques et sociales au sein d’une société. 

Dans la mesure où le seul but pour lequel il est légitime de craindre un être humain, contre sa volonté est de 

l’empêcher de nuire aux autres. Dans ce cas le pouvoir peut légitimement intervenir, mais aucune restriction de la 

liberté individuelle n’est justifiable » (J. Locke, 1992, p. 80). 

         Ce qui signifie que, la tolérance politique implique le respect et l’acceptation de la diversité d’opinions et de 

pratiques tant que cela ne porte pas préjudice aux autres.  



Revue Internationale de la Recherche Scientifique et de l’Innovation (Revue-IRSI) – ISSN : 2960-2823 

   
 

    

http://www.revue-irsi.com 1696 

 

         La tolérance politique réside également dans la liberté, permettant à chaque citoyen d’être à la quête de son 

propre bonheur. La liberté ne doit pas être limitée par des normes sociales religieuses ou politiques. C’est en ce 

sens que, la seule liberté qui mérite ce nom est celle de poursuivre notre propre bien à notre manière, tant que nous 

n’essayons pas de priver les autres de leur entraver leurs efforts pour l’obtenir. Cependant, cette liberté individuelle 

ne signifie pas une licence illimitée. Il reconnait que certaines actions peuvent porter préjudice aux autres, ils 

doivent alors être réglementées pour protéger les droits et la liberté des autres membres de la société. Alors, il écrit 

ceci « l’unique liberté qui mérite ce nom est celle de poursuivre notre propre bien à notre façon, pourvu que nous 

ne tentions pas d’entraver la liberté similaire d’autrui » (J. S. Mill, 1990, p. 56). La tolérance politique permet la 

coexistence harmonieuse de groupes sociaux et politiques divergents. Cela est donc essentiel pour préserver la 

stabilité politique et la cohésion sociale dans une société.  

         En sommes, la tolérance politique est essentielle pour garantir les droits fondamentaux des citoyens, tels que 

la liberté d’expression, la liberté de conscience, la paix sociale et le droit à la participation politique sans entrave. 

Elle est pour ainsi dire, un principe fondamental pour le fonctionnement des sociétés démocratiques, en faisant 

face également à de nombreux défis telle que la paix. 

3 La liberté individuelle dans les sociétés laïques source de paix 

       Cette seconde partie de notre analyse vise à montrer le rôle central que joue les libertés individuelles dans les 

sociétés laïques. Il sera en effet, question d’apprécier la laïcité comme garant de la liberté permettant à chaque 

citoyen de réfléchir, de croire ou de ne pas croire, et d’agir en conséquence, tout en respectant les limites fixées 

par le cadre juridique et les principes du vivre-ensemble facteur d’une paix durable. En explorant les fondements 

philosophiques et juridiques de cette liberté, ainsi que ses défis contemporains, nous mettrons en lumière les 

tensions possibles entre droits individuels et exigence collectives dans un État laïc. 

3.1 La liberté individuelle comme un droit naturel et fondamental  

        En effet, la liberté individuelle est souvent considérée comme un droit fondamental inhérent à chaque être 

humain, indépendamment de son origine, de sa culture ou de son statut social. Car, selon Locke « l’homme ne nait 

pas avec des idées innées ; tout ce qu’il sait vient de l’expérience » (J. Locke, 2001, p. 139). Autrement dit, 

personne ne doit être contraint à croire en une doctrine imposée par une autorité religieuse ou politique, car nos 

convictions doivent se former librement à partir de l’expérience et de la réflexion. Elle est vue comme essentielle 

à la dignité humaine et à l’épanouissement personnel. Elle est également, une caractéristique intrinsèque de la 

condition humaine. En ce sens, la liberté ne dépend ni de l’origine, ni de la culture, ni du statut social de chaque 

individu dans un État. Mais, elle est universellement reconnue comme un attribut inhérent à l’humanité. Mieux, 

« le droit à la liberté individuelle permet à chaque personne d’agir selon sa propre volonté, sauf en cas de 
restrictions prévues par la loi » (P. Tourev, 2024). La liberté est ainsi considérée comme un pilier essentiel de la 

dignité humaine, car, elle permet à chaque citoyen de façonner sa propre vie, de prendre des décisions autonomes 

et de poursuivre ses propres aspirations. Aussi, sur le plan individuel et collectif de l’épanouissement personnel, 

la liberté en elle-même, repose largement sur la liberté individuelle. Car, elle donne à chacun la possibilité de 

développer et d’exprimer ses opinions et de vivre conformément à ses valeurs et à ses convictions. C’est pourquoi, 

chez Thierry Chopin « les droits individuels consistent d’abord en la liberté de conscience » (T. Chopin, 2002, p. 

117). Autrement dit, le socle des droits individuels délasse sur la reconnaissance de l’autonomie des individus.  

         La liberté individuelle va bien au-delà d’une notion mais, il est fondamental car, elle contribue à 

l’épanouissement des citoyens. Cela permet ainsi à chacun de penser et d’être indépendant de ses actes sans 

contrainte de la part d’autrui ou de l’État. Ainsi, « les hommes doivent être libre de suivre leur seule conscience » 

(J. Locke, 1992, p. 44). C’est ainsi que « chacun a le droit d’être soumis qu’aux règles et de ne pas être arrêté, ni 

emprisonné, ni désavoué, ni à un mauvais traitement de la volonté d’une ou de plusieurs personnes » (B. Constant, 
1997, p. 59), ce qui signifie que, le socle de la liberté individuelle se trouve dans le respect de la liberté des autres. 

Cette illustration montre bien que l’indispensabilité du pluralisme du pouvoir pour prévenir la concentration et les 

abus du pouvoir qui pourraient nuire à la construction de la paix sociale. L’État doit également agir comme un 

protecteur des droits de chaque citoyen, tout en restant soumis à la loi et à un contrôle judiciaire pour tous. Ainsi, 

pour assurer cette protection, il est nécessaire de faire appel à la force publique mais, dans le respect du principe 

de l’égalité. Pour assurer cette protection, l’État a le devoir de faire respecter la loi et de soumettre au contrôle 

juridictionnel, garant de l’égalité national. À cet effet, Rousseau disait ceci  

La souveraineté ne peut etre représentée, par la même raison qu’elle peut etre aliénée, elle consiste 

essentiellement dans la volonté générale, et la volonté ne se représente point : elle est le même, où 

elle est autre ; il n’y a point de milieu (J.-J. Rousseau, 1996, p. 295). 

           Les libertés collectives, quant à elles, jouent un rôle crucial dans la société en assurant la participation de 
chaque citoyen à la vie démocratique fondement d’une paix sociale. Ces libertés incluent le droit de vote, la liberté 



Revue Internationale de la Recherche Scientifique et de l’Innovation (Revue-IRSI) – ISSN : 2960-2823 

   
 

    

http://www.revue-irsi.com 1697 

 

de manifester, la liberté syndicale, la liberté d’expression, le droit de faire la grève et la liberté d’association. En 

effet, chacune de ces libertés offre aux citoyens des moyens concrets d’exercer leur place dans la société et de 

participer à la prise de décision collective. Ainsi, 

La liberté collective fait référence à un ensemble de libertés pratiquées collectivement, en assurant à 

chacun sa position dans la société et en autorisant les citoyens à s’organiser, contrairement aux 

libertés individuelles qui ne touchent que l’individu en tant qu’entité isolée (P. Tourev, 2024). 

           Toutefois, la liberté individuelle n’est pas absolue. Elle est souvent associée à la responsabilité, c’est-à-dire 

à la reconnaissance des conséquences de ses actions sur soi-même et sur autrui. Pour mieux comprendre le lien 
entre liberté individuelle et le droit naturel, nous tenterons ici de mieux saisir les deux notions afin de faire un 

rapprochement. En effet, la liberté individuelle désigne la capacité qu’un individu à agir, penser et choisir selon sa 

propre volonté, sans contrainte excessive de la part d’autrui ou l’État. Cette liberté permet à chaque citoyen de 

poursuivre ses aspirations et de développer son plein potentiel. Pour John Locke, « le droit naturel découle de la 

nature même de l’homme et de sa condition dans l’état de nature » (J. Locke, 1992, p. 57). C’est ainsi que chaque 

individu est doté de droits naturels à savoir le droit à la vie, à la liberté et à la propriété. Ces droits sont inaliénables 

et préexistent à toute forme de gouvernement. Cela revient à dire que le droit nature émane de la nature intrinsèque 

de l’homme et de sa situation dans l’état de nature. Chaque individu en effet, possède des droits naturels essentiels, 

tels que le droit à la vie, à la liberté et à la propriété. En un tel sens, « la loi de la nature enseigne que, étant tous 

égaux et indépendant, personne ne doit nuire à la vie, la santé ou aux possessions de l’autre » (J. Locke, 1992, p. 

90). Autrement dit, les droits naturels sont inhérents à toute forme de gouvernement. Cela se traduit dans l’état de 
nature, ou il n’y a pas de gouvernement centralisé ou chaque individu est libre et égal aux autres membres. 

Cependant, cette liberté naturelle est accompagnée de droits naturels qui limite les actions des individus. Tel est le 

cas du droit à la propriété qui permet à chacun d’avoir un droit exclusif sur ses biens.  

         Tandis que, le droit à la vie implique le respect de la vie de chacun dans la société. Dans ce sens, chaque 

individu possède un ensemble de droits fondamentaux, y compris le droit à la liberté individuelle. Ces droits ne 

sont pas octroyés par des autorités extérieures, mais sont plutôt inhérents à la nature humaine et doivent etre 

respectés par les autres individus et par l’État. C’est pourquoi, il est écrit dans la déclaration universelle des droits 

de l’homme que : « tout individu a droit à la vie, à la liberté et à la sureté de sa personne » (Nations Unies, 1948, 

article 3). 

         À bien y voir, le lien entre liberté individuelle et droit naturel réside dans la conception de la liberté comme 

étant intrinsèquement liée à la nature de l’etre humain, et donc comme un droit fondamental inhérent à cette nature. 
Dans cette perspective, les droits naturels sont considérés comme des droits universels et inaliénables qui découlent 

de la nature rationnelle et sociale de l’homme, car fondement vecteur de la paix sociale. À ce stade de notre 

réflexion, il est nécessaire d’explorer le rôle central que pourrait jouer l’égalité dans le cadre du droit naturel. 

3.2 L’égalité au cœur du droit naturel   

          En effet, l’idée que l’égalité est un droit naturel est profondément enracinée dans la philosophie politique et 

juridique depuis des siècles. Cette notion repose sur la conviction que tous les humains naissent avec des droits 
fondamentaux inhérents à leur condition humaine, indépendamment de leur race, sexe, religion, ou autres 

caractéristiques. Le concept d’égalité, dans son emploi politique et morale, stimule que « les hommes ont le même 

droit dès la naissance. Les discriminations sociales doivent uniquement se baser sur l’unité commune » (Assemblée 

nationale, 2023). Ce qui signifie que, les hommes ont les mêmes droits, les mêmes opportunités et les mêmes 

protections devant la loi, quels que soient, leurs statuts ou circonstances personnelles. C’est ainsi que : 

La loi doit etre la même pour tous, soit qu’elle protège, soit qu’elle punisse. Tous les citoyens étant 

égaux à ses yeux sont également admissibles à toutes dignité, places et emplois publics, selon leur 

capacité, et sans autre distinction que celle de leurs vertus et de leurs talents (Assemblée nationale, 

2023). 

          En d’autres termes, la loi doit s’appliquer de manière égale à tous, qu’il s’agisse de protéger ou pas, car, tous 

les citoyens sont égaux devant elle. C’est-à-dire que, la loi dans sa rigueur doit participer à la consolidation de 

l’État de droit et ainsi, favoriser à maintenir la paix sociale fondement de la démocratie participative. Ainsi, 
l’égalité peut se manifester dans différents domaines, tels que l’accès à l’éducation pour tous, à l’emploi dans 

l’égalité des chances, aux soins de santé et à la justice. Ce qui fait de l’égalité un droit naturel. En effet, pour les 

stoïciens, l’égalité est un droit naturel dans le sens où, tous les êtres humains participent à la raison divine et sont 

fondamentalement égaux. C’est pourquoi, Marc Aurèle dit que « le monde est comme une cité, ses lois sont des 

de la nature et chaque etre humain est un citoyen égal » (M. Aurèle, 1999, p. 90). Pour dire que, les hommes 

doivent agir conformément aux lois de la nature qui sont commune aux hommes. Cette notion d’égalité repose sur 

des fondements philosophiques qui sont inhérents à la nature humaine et ne peuvent etre légitimement violés ou 

aliénés par aucun citoyen ou gouvernement. C’est pourquoi, « la loi de la nature enseigne à tous les hommes 

qu’étant égaux et indépendants, personne ne doit nuire à autrui dans sa vie, sa santé, sa liberté ou possessions » (J. 

Locke, 1992, p. 145). Alors, tous les citoyens sont égaux en ce qui concerne ces droits naturels.  



Revue Internationale de la Recherche Scientifique et de l’Innovation (Revue-IRSI) – ISSN : 2960-2823 

   
 

    

http://www.revue-irsi.com 1698 

 

         Aucun citoyen ne peut revendiquer une autorité arbitraire sur un autre citoyen, car tous sont également créés 

par Dieu et dotés des mêmes droits fondamentaux. Ainsi, l’égalité, en tant que droit naturel, repose sur la 

conviction que chaque citoyen mérite d’etre traité avec respect et considération en raison de sa dignité inhérente 

d’etre humain. En ce sens « l’état de nature signifie un état de parfaite liberté pour que les individus disposent de 

leurs actions et de leur Dieu comme ils l’entendent dans les limites de la loi naturelle, sans avoir à demander la 

permission à quiconque » (J. Locke, 1992, p. 146). L’égalité est donc un droit naturel qui a influencé la pensée 

politique et juridique pendant des siècles. Elle se fonde sur la croyance que tous les citoyens naissent libre et égaux 

en dignité et en droits, et qu’ils doivent être traités de manière juste et équitable dans tous les aspects de leur 
existence.  

         Cependant, la dualité liberté individuelle et les sociétés laïques sont un facteur fort solide de la démocratie, 

qui permet aux pays pour la plupart laïques, de disposer d’un levier de neutralité religieuse et surtout, un 

rapprochement des communautés tout en garantissant la paix et la cohésion sociale. 

 

4. La laïcité comme une garantie de la liberté et de la paix 

         
        Dans cette dernière partie de notre analyse, notre développement consistera à montrer comment la laïcité 
protège la liberté de conscience, la paix sociale et assure la neutralité de l’État vis-à-vis des religions, garantissant 

ainsi à chaque citoyen le droit de croire ou de ne pas croire sans aucune ingérence étatique. La laïcité, un concept 

fondamental dans de nombreux pays, incarne la séparation entre l’État et les institutions religieuses. Dans cette 

troisième partie, nous explorerons le rôle si précieux de la laïcité comme une garantie de la liberté individuelle et 

de la paix sociale. 

4.1 De l’exigence de laïcité : pour une coexistence pacifique entre les différentes croyances 

         La préoccupation essentielle ici, c’est de démontrer que la laïcité protège la liberté individuelle en 

empêchant l’État de favoriser ou de discriminer une religion ou une conviction particulière. La coexistence 

pacifique est un concept qui désigne la capacité des citoyens, des groupes ou des nations à vivre-ensemble et en 

harmonie, malgré leurs différences idéologiques, culturelles, religieuses, politiques ou sociales. C’est en cela que 

la tolérance religieuse est, en effet, un pilier essentiel de la coexistence pacifique entre les différentes croyances, 

dans la mesure où, la tolérance religieuse repose sur la reconnaissance et le respect mutuel des convictions 

religieuses de chacun. En effet, la diversité des croyances religieuses est inhérente à la condition humaine parce 
qu’elle enrichit nos sociétés plutôt que de les diviser c’est pourquoi, « le peuple n’a pas le droit de conférer au 

magistrat civil c’est-à-dire l’autorité le pouvoir de régler autoritairement la croyance et le culte » (J. Locke, 1992, 

p. 36). Autrement dit, la liberté de croyance et de religion montre que l’État n’a pas de légitimité à imposer une 

croyance ou même intervenir dans la sphère spirituelle des citoyens. Ainsi, naît un climat de respect mutuel ou les 

différences religieuses sont acceptées et célébrées plutôt que d’être source de conflits et de division.  

         La tolérance religieuse permet aux sociétés de construire des ponts entre les communautés, d’encourager le 

dialogue interreligieux et surtout promouvoir la paix sociale. Cette coexistence pacifique ne se limite pas à la 

tolérance religieuse, elle fait aussi appel au dialogue interreligieux. C’est en effet, dans le but de favoriser la 

compréhension mutuelle, le respect et la coopération que Raimon Panikkar affirme que « le dialogue interreligieux 

ne doit pas viser à l’uniformité, mais à une plus grande compréhension réciproque, dans laquelle la tradition peut 

s’enrichir des autres sans prendre son identité » (R. Panikkar, 1992, p. 80). Le dialogue interreligieux s’enracine 

dans la reconnaissance de la diversité religieuse indispensable à la compréhension mutuelle. Hans Küng poursuit 
en ces termes : 

Le dialogue interreligieux ne signifie pas simplement éviter les conflits, mais les transforme en 

opportunités pour la compréhension mutuelle, le respect et la coopération, créant ainsi un espace ou 

les différences religieuses peuvent coexister (H. Küng, 1990, p. 80).  

           En effet, lorsque les différentes communautés religieuses adoptent pour une attitude de tolérance mutuelle, 

elles reconnaissent la légitimité des croyances et s’engagent dans un dialogue constructif. Cela permet de réduire 

les tensions, mais aussi de créer des opportunités autour des valeurs partagées. C’est pourquoi, « la paix véritable 

dans une société divisée ne peut être atteinte sans une tolérance interreligieuse sincère car elle est le fondement de 

la réconciliation et de la reconstruction après les conflits » (D. Tutu, 2015, p. 8). Pour promouvoir la tolérance et 

la paix sociale dans le monde, l’État doit valoriser la diversité des religions et des traditions philosophiques sans 

imposer une vision unique, mais en encourageant chaque tradition à y contribuer selon ses propres croyances et 
valeurs. Voilà pourquoi, « l’État attend en fin de compte des diverses religions et traditions philosophiques qu’elles 

viennent légitimer, chacune selon son génie propre, les principes de base de la démocratie pluraliste » (J. P. 

Willaime, 1995, p. 78). Bien que confronté à des défis et obstacles, le dialogue interreligieux offre de nombreuses 



Revue Internationale de la Recherche Scientifique et de l’Innovation (Revue-IRSI) – ISSN : 2960-2823 

   
 

    

http://www.revue-irsi.com 1699 

 

opportunités et avantages pour construire un avenir ou la diversité religieuse doit être célébrée et respectée. En 

continuant à encourager et à soutenir le dialogue interreligieux, nous pouvons travailler ensemble pour bâtir un 

monde plus juste, inclusif et harmonieux pour les générations futures. Car, elle exige une grande maitrise de soi et 

un engagement envers la vérité, la justice et la paix sociale.  

         Aussi, la violence ou la coercition ne peut jamais être un moyen légitime pour résoudre des conflits religieux. 

En effet, l’État et les institutions religieuses doivent s’abstenir d’imposer des croyances par la force, car chaque 

citoyen a le droit de suivre sa propre foi. C’est pour cette raison que « la véritable fin de la religion n’est pas 

d’imposer des dogmes, mais d’inspirer l’amour et la paix entre les hommes » (M. Gandhi, 2012, p. 23). Gandhi 
fait de la non-violence une force très puissante qui peut vaincre toutes forces au monde. C’est une épée qui guérit, 

dans la mesure où, la non-violence offre un moyen de transcender les différences religieuses et de construire des 

sociétés inclusives et harmonieuses. La liberté de religion est un principe fondamental qui garantit à chaque citoyen 

le droit de choisir, de pratiquer et de changer sa religion selon sa propre conscience. En effet, la foi véritable ne 

peut pas être imposée par la contrainte, dans le sens où, la véritable croyance est une question de conviction 

personnelle et non de soumission à une autorité externe. C’est justement pour cette raison que, selon Locke, « la 

foi authentique ne peut être atteinte que par la persuasion et non par la coercition » (J. Locke, 1992, p. 75). Ainsi, 

la liberté de conscience permet à chaque citoyen de chercher et d’adopter les croyances qui correspondent à sa 

propre compréhension et convictions. Voilà pourquoi il poursuit en disant ceci « les hommes doivent être libre de 

suivre leur seul conscience » (J. Locke, 1992, p. 44).  

         Dans le même ordre d’idée, nous disons que, les institutions politiques ne sont pas équipées pour juger des 
questions de foi ou de la moralité religieuse. En effet, l’État ne doit point intervenir dans les affaires religieuses. 

Car, il ne possède pas les compétences nécessaires pour le faire. Les préoccupations religieuses sont personnelles 

et doivent être laissées à la sphère privée ou les citoyens peuvent suivre leurs propres consciences. C’est ainsi que 

« la liberté d’être chrétien ne peut donc signifier, pour qui est membre d’une société civile, la liberté de n’être 

assujetti aux lois dans la mesure où notre conscience n’y voit aucune objection » (J. Locke, 1992, p. 47). Elle 

reconnaît le droit fondamental de chaque citoyen à exercer sa foi ou à ne pas en avoir. Ce qui signifie que les 

gouvernements et les institutions sont appelés à protéger les droits des minorités religieuses, afin qu’elles ne soient 

pas discriminées en raison de leurs croyances religieuses. Les lois et les politiques doivent être conçues de manière 

à préserver la liberté de religion pour tous les citoyens, indépendamment de leur appartenance religieuse ou de leur 

non-appartenance. Ainsi, « chacun devrait être laissé liber de ne suivre que sa propre croyance » (J. Locke, 1992, 

p. 49). La coexistence pacifique entre les différentes croyances repose sur le respect mutuel, le dialogue constructif 
et l’engagement envers la non-violence. C’est un processus continu qui nécessite un effort constant de la part des 

citoyens, des communautés religieuses, des gouvernements et de la société civile dans son ensemble pour 

promouvoir la compréhension, la tolérance et la paix sociale dans différents corps de société.  

 

4.2 Laïcité : sens d’une liberté d’association 

        Le principe de la laïcité en tant que garant de la liberté permet aussi la liberté d’association, qui met en 

lumière la manière dont ce principe protège la liberté individuelle et collective, tout en assurant une séparation 

entre les institutions religieuses et l’État. Nous explorerons comment la laïcité permet à chacun de s’associer 

librement, sans ingérence religieuse ou étatique, et comment elle contribue à l’équilibre social et à la cohésion 

nationale. Ce droit est généralement reconnu comme un aspect essentiel de la liberté d’expression et de réunion, 

souvent protégé par les lois et les constitutions dans de nombreux pays. La liberté d’association, dans le contexte 

de la laïcité, réside dans sa capacité à garantir un espace démocratique et pluraliste ; ou les citoyens peuvent 

exprimer librement leurs convictions religieuses ou philosophiques sans ingérence de l’État ou d’autres groupes 

religieux. Raison pour laquelle : 

La laïcité est un principe reconnu par les lois de la République, impose une neutralité de l’État qui 

peut entrer en tension avec certaines manifestations de la liberté d’association, surtout lorsqu’elles 
sont motivées par des convictions religieuses (C. Dolmaire, 2022, p. 51). 

         Cette liberté permet aux citoyens de former des organisations religieuses ou spirituelles indépendantes de 

l’État. Ce qui signifie que, les groupes religieux peuvent se constituer librement sans l’intervention de l’État. Cette 

autonomie permet de renforcer la séparation entre l’Église et l’État tout en assurant un environnement de diverses 

croyances. C’est en ce sens que « le gouvernement ne doit pas s’occuper des affaires religieuses car cela va créer 

une tyrannie religieuse. La religion et l’État doivent être séparés pour préserver la liberté individuelle » (J. Locke, 

1992, p. 65). Cette séparation contribue à la stabilité et à la neutralité pour enfin, garantir la liberté individuelle et 

la paix sociale. Cette autonomie des différentes sphères religieuses et civiles donne la liberté aux citoyens et leur 

permet de se mettre ensemble et de se réunir pour un intérêt commun. La liberté de se mettre ensemble ne doit pas 

impacter la vie de la société.  

         Ainsi, l’État a le droit de faire usage de la force pour faire régner le calme pour conserver la paix sociale et 

l’unité avec tous les hommes. Cependant, la liberté d’association intervient presque dans tous les domaines à 
savoir ; religieux, politique, administratif et bien d’autres. Dans ce sens, les citoyens peuvent s’exprimer librement 



Revue Internationale de la Recherche Scientifique et de l’Innovation (Revue-IRSI) – ISSN : 2960-2823 

   
 

    

http://www.revue-irsi.com 1700 

 

et même faire le choix de la société religieuse à laquelle ils souhaitent appartenir. La liberté d’association favorise 

la diversité religieuse, permettant aux citoyens de former des associations religieuses ou philosophiques selon leurs 

convictions. Ce qui permet à toutes les croyances religieuses d’être traitées sur un pied d’égalité et que personne 

n’est à être discriminé en raison de sa foi ou de son absence de foi. Le pluralisme religieux est un élément clé de 

la laïcité, qui reconnaît et respecte la diversité des convictions au sein de l’État. Autrement dit, le pluralisme 

religieux, en tant que concept fondateur de la laïcité, est étroitement lié à la liberté d’association. La laïcité garantit 

aux citoyens le droit de se regrouper librement avec d’autres personnes partageant les convictions similaires, y 

compris en matière religieuse. Ces personnes ont la possibilité de se former en association religieuse ou politique. 
         L’aspect essentiel du pluralisme religieux est l’idée que toutes les croyances religieuses doivent être traitées 

sur un pied d’égalité. Car, il contribue à la laïcité dans le sens où, toutes les religions sont respectées et traitées de 

manière égale, ce qui empêche la prééminence d’une religion sur une autre dans les affaires publiques. Comme 

tel, Charles Taylor affirme « le pluralisme est devenu une partie intégrante de la vie moderne, ce qui nécessite que 

l’État reste impartial pour maintenir l’équilibre entre les différentes croyances » (C. Taylor, 2015, p. 12). En 

somme toute, la liberté d’association permet aux citoyens de se regrouper selon leurs intérêts, croyances ou 

objectifs communs. En effet, elle encourage la participation citoyenne et à l’enrichissement du tissu social. Car, la 

possibilité de former des associations permet aux citoyens de participer activement à la vie démocratique et sociale, 

parce que, les associations jouent un rôle primordial dans la démocratie en permettant aux citoyens de se regrouper 

pour agir ensemble et influencer la société. Autrement dit, la liberté d’association renforce l’engagement civique 

en offrant des plateformes pour l’action collective. Émile Durkheim dans ce sens, affirme ceci « les associations 
permettent aussi aux individus de se rassembler autour de valeurs et objectifs partagés » (E. Durkheim, 2013, p. 

15). 

 

4.3 La laïcité comme garant de la liberté 

 

        La laïcité est l’un des concepts clés, ancré dans l’histoire de la philosophie politique et sociale. En effet, la 

laïcité garantit la liberté de conscience permettant à chaque citoyen de choisir ses propres croyances religieuses, 

sans ingérence de l’État ou de toute institution religieuse. Au point où « personne ne doit être inquiété pour ses 

croyances, y compris religieuses, tant que leur expression ne perturbe pas l’ordre public instauré par la loi » (A. 

Nationale, 2023). Cette protection de la liberté de conscience est essentielle pour garantir la paix sociale. Car elle 

reconnait que la religion est une affaire personnelle et collective et que personne ne devrait être contraint de suivre 
une religion ou d’adhérer à des croyances imposées par l’État ou une institution religieuse. Raison pour laquelle 

Locke écrit que « Dieu ne demande aux hommes que ce qu’ils sont capables de comprendre et d’accepter avec 

leur raison » (J. Locke, 1989, p. 236). Cela revient à dire que, la foi ne doit pas être imposée, mais qu’elle doit être 

le fruit d’une conviction personnelle, ce qui s’oppose aux dogmes autoritaires des Églises institutionnelles. Locke 

poursuit en d’autres termes que « la tâche des églises est d’exhorter les fidèles à la pratique des bonnes mœurs et 

de l’ensemble des vertus en tant que Dieu les recommande pour être sauvé » (J. Locke, 1992, p. 88). Autrement 

dit, l’Église a pour mission de guider les fidèles vers une vie vertueuse, en suivant les préceptes divins et en 

encourageant les croyants à adopter des comportements moraux et vertueux comme prescrit par Dieu lui-même, 

afin d’espérer obtenir le salut. Cependant, l’État,  

Quant à lui, n’a pas à s’occuper de savoir si la vie que mène les individus les conduit au salut ou à 

la perte éternelle (…). En revanche, il considère si les actions commises par les individus sont 

compatibles avec la paix civile et avec la défense des intérêts temporels de tous (J. Locke, 1992, p. 
89).  

          L’État, quant à lui, ne s’intéresse pas aux questions spirituelles ou au salut éternel des citoyens. Mais, son 

rôle est de veiller à ce que les actions des citoyens soient conformes aux lois civiles et aux intérêts communs. 

Ainsi, l’État et l’Église sont deux entités distinctes. En séparant l’Église et l’État, cela assure la liberté des citoyens 

et la possibilité de suivre leur propre chemin spirituel ou philosophique, sans crainte de persécution ou de 

discrimination. Dans les mots de René Rémond, la séparation entre religion et société est le fondement de la liberté 

véritable de la conscience individuelle, qui est la laïcité. La liberté de conscience permet aux citoyens de forger 

leur identité et leur sens moral selon leurs propres convictions, contribuant ainsi à une société plus diversifiée. La 

laïcité garantit l’égalité dans la mesure ou devant la loi, tous les citoyens sont égaux, indépendamment de leurs 

convictions religieuses ou philosophiques. En effet, la laïcité assure que, du fait que nous naissons égaux, chaque 

individu est soumis aux mêmes lois et aux mêmes droits civils quelles que soient ses croyances. Cette égalité, 
devant la loi, permet de préserver la justice et l’intégrité du système juridique. La laïcité empêche de ce fait, toutes 

religions de dominer et de dicter des lois par des décisions politiques et juridiques équitables afin de garantir le 

bien des citoyens. C’est dans ce sens que « le souverain ne doit pas contrôler les consciences mais de seulement 

veiller à l’ordre public » (J. Locke, 1992, p. 30). Aussi, la laïcité participe à maintenir la neutralité envers la religion 

parce que, les deux entités doivent être séparer fondamentalement. Issiaka-Prosper Lalèyê affirme ceci « la 



Revue Internationale de la Recherche Scientifique et de l’Innovation (Revue-IRSI) – ISSN : 2960-2823 

   
 

    

http://www.revue-irsi.com 1701 

 

reconnaissance du droit de penser implique nécessairement la séparation des sphères religieuses et politiques, 

condition siné qua non de la laïcité » (I. P. Lalèyê, 2004, p. 49).  

           La neutralité de l’État est cruciale dans le processus du concept de la laïcité. Pour que les institutions 

publiques restent accessibles à tous les citoyens, indépendamment de leurs croyances religieuses ou non 

religieuses. Ainsi, le fait de garantir la neutralité de l’État, la laïcité protège également la séparation des sphères 

publiques et privées, empêchant alors toute interférence indue des institutions religieuses dans les affaires 

gouvernementales c’est ainsi que Issiaka-Prosper écrit ceci « il n’y a donc aucune personne, ni aucune religion, ni 

enfin aucun État, qui ait sous prétexte de religion, d’envahir les biens des autres, ni de la dépouiller de ses avantages 
temporels » (I.P. Lalèyê, 2004, p. 179). Cela permet à la société de fonctionner de manière démocratique, en 

garantissant la liberté individuelle et la paix sociale à tous les citoyens.  

 

5. Conclusion 

           Cet article s’inscrit dans une réflexion philosophique sur la laïcité comme fondement de la liberté et de la 

paix dans la pensée de John Locke. L’analyse autour de la laïcité comme un facteur de liberté et de paix dans une 

République, nous a permis de montrer que la laïcité, en tant que principe fondamental, garantit l’émancipation des 

citoyens et la stabilité des sociétés modernes, préservant ainsi un équilibre entre la liberté de conscience et la 

neutralité de l’État. Cette réflexion nous a permis de mettre en évidence le rôle central de la laïcité dans la 

préservation des libertés fondamentales, tout en soulignant la nécessité d’adapter son application aux réalités 

culturelles, historiques et politiques dans nos différentes sociétés.  
           Ainsi, la laïcité ne se résume pas à une simple dissociation entre l’État et la religion. C’est un cadre 

institutionnel crucial qui favorise la liberté individuelle et la paix sociale dans un contexte ou les convictions 

religieuses et philosophiques peuvent cohabiter sans interférence mutuelle. Cette analyse a facilité une meilleure 

compréhension de l’influence de la philosophie de Locke sur les visions contemporaines de la tolérance et du 

pluralisme. Pour Locke, le maintien d’une séparation entre l’Église et l’État est nécessaire afin de sauvegarder la 

liberté individuelle. Il déclare alors que « l’objectif de la société politique est de sauvegarder les droits naturels des 

individus, et non de leur imposer des convictions religieuses » (J. Locke, 1992, p. 151). Cette déclaration centrale 

dans la Lettre sur la tolérance, établit les fondements d’un modèle politique ou la laïcité s’avère être un prérequis 

indispensable pour le respect des droits de l’homme, la liberté individuelle et la paix sociale.  

 

RÉFÉRENCES 

[1] AURÈLE (M.), 1999, Pensées pour moi-même, trad. Mario Meunier, Paris, Garnier-

Flammarion.  

[2] ASSEMBLÉE Nationale, 2023, Déclaration des droits de l’homme et du citoyen, 26 

août 1789, article 1.  

[3] CONSTANT (B.), 1997, Écrits politiques, Paris, Folio Essais. 

[4] CHOPIN (T.), 2002, Benjamin Constant, le libéralisme inquiet, Paris, Michalon. 

[5] DURKHEIM (É.), 2013, De la division du travail social, Paris, PUF. 

[6] DUNN (J.), 2010, The political Thought of John Locke, Royaume-Uni, Cambridge 

University Press. 

[7] DOLMAIRE (C.), 2022, Ordre public et laïcité, thèse de droit privé, Université de 

Limoges. 

[8] GANDHI (M.), 2012, Autobiographie ou mes expériences de vérité, trad. Georges 

Belmont, Paris, PUF. 

[9] KÜNG (H.), 1990, Projet d’éthique : la paix mondiale par la paix entre les religions, 

trad. Jean Schlegel, Paris, Seuil. 

[11] LABORDE (C.), 2023, Philosophie libérale de la religion, Paris, Raison publique et 

Hermann.  

      [12] LALANDE (A.), 2018, Vocabulaire technique et critique de la philosophie, Paris, 

PUF. 



Revue Internationale de la Recherche Scientifique et de l’Innovation (Revue-IRSI) – ISSN : 2960-2823 

   
 

    

http://www.revue-irsi.com 1702 

 

      [13] LALÈYÊ (I.-P.), 2004, La spécificité culturelle à la lumière de la rationalité 

philosophique, Philosophie et culture et Philosophie et transculturalité, Journée de la 

philosophie à l’Unesco, Paris, Unesco.  

      [14] LEGRAND (S.), 2008, La laïcité en question : Religion, État et société en France et 

en Allemagne du 18e siècle à nos jours, Paris, Presse Universitaire. 

      [15] LOCKE (J.), 2001, Essai sur l’entendement humain, trad. Jean-Michel Vienne, Paris, 

Vrin. 

      [16] LOCKE (J.), 1992, Traité du gouvernement civil, trad. David Mazel, Paris, Garnier-

Flammarion.  

      [17] LOCKE (J.), 1992, Lettre sur la tolérance et autres textes, trad. Jean Le Clerc, Paris, 

Garnier-Flammarion. 

      [18] LOCKE (J.), 1989, The Reasonableness of Christianity, London, Gateway.  

      [19] MILL (J. S.), 1990, De la liberté, trad. Laurence Lenglet, Paris, Folio essais. 

      [20] PANIKKAR (R.), 1992, Le dialogue intra religieux, Paris, Aubier. 

      [21] PLATON, 2002, La République, trad. Georges Leroux, Paris, Garnier- Flammarion.  

      [22] ROUSSEAU (J.-J.), 1996, Du contrat social, Paris, Garnier-Flammarion. 

      [23] TAYLOR (C.), 2015, Le malaise de la modernité, trad. Carlotte Melançon, Paris, 

Poche. 

      [24] TOUREV (P.), 2024, Liberté individuelle, Paris, éd. Folio essais. 

      [25] TUTU (D.), 2015, Without Forgiveness, Paris, Poche.  

      [26] WILLAIME (J.-P.), 1995, Sociologie des religions, Paris, PUF. 
 


