¢ Revue Internationale de la Recherche Scientifique et de
'Innovation (Revue-IR3SI)

133N: 2360-2823

Vol. 4, No. 1, Février 2026

Continuité et discontinuité dans la critique nietzschéenne de la science: Quelle image de
sa conception de la vérité ?

Abdoulaye TOURE
Université Félix Houphouet-Boigny (Abidjan — Céte d’Ivoire)

Digital Object Identifier (DOI): https://doi.org/10.5281/zenodo.18703188

Résumé:

A partir de son approche générale de la science, on peut reconnaitre en Nietzsche un
négateur de I’esprit scientifique, en tant que volonté de vérité nihiliste de la vie. Nietzsche
apparait comme un farouche adversaire de I’esprit scientifique, esprit de la méthode, du calcul,
de la rationalité outranciére et outrageuse. La science, fabrication de 1’homme théorique, a
I’image de Socrate, fait obstacle aux instincts, au corps, au terrestre. Et pourtant, il la célebre
dans certaines parties de son ouvrage. Par conséquent, ne faut-il pas voir dans cette
contradiction la forme qu’il assigne a la vérité? Notre objectif consistera a montrer que ce
rapport complexe de désamour et d’amour imbriqués vis-a-vis de la science est symptomatique
de sa conception de la vérit¢ comme harmonie des contraires, sinon comme esprit de
contradiction. A cet effet, nous exposerons, premiérement, sa continuité dans la critique de la
science, évoquant ici les griefs qu’il émet a I’encontre de la science. Deuxiémement, nous
analyserons sa discontinuité dans la critique de la science, 1a ou il se transforme en curieux
laudateur de la science. Enfin, nous déduirons que, chez lui, la vérit¢ réside dans la
contradiction.

Mots clés: Continuité-Contradiction-Discontinuité-Métaphysique-Mythe-Science-Tragédie-
Vérité.

Abstract

Based on his general approach to science, Nietzsche can be recognized as a denier of the
scientific spirit, insofar as it acts as a nihilistic will to truth regarding life. Nietzsche appears as
a fierce opponent of the scientific spirit—the spirit of method, calculation, and excessive,
outrageous rationality. Science, a fabrication of the theoretical man in the image of Socrates,
acts as an obstacle to instincts, the body, and the earthly. And yet, he celebrates it in certain
parts of his work. Therefore, should we not see in this contradiction the form he assigns to truth?
Our objective will be to show that this complex relationship of intertwined love and hate
towards science is symptomatic of his conception of truth as a harmony of opposites, if not as
a spirit of contradiction. To this end, we will first expose his continuity in the critique of science,
evoking the grievances he raises against it. Secondly, we will analyze his discontinuity in the
critique of science, where he transforms into a curious praiser of science. Finally, we will
conclude that, for him, truth resides in contradiction.

Keywords: Continuity-Contradiction-Discontinuity-Metaphysics-Myth-Science-Tragedy-
Truth

‘ @ ®©©\ Ceci est un article en acces libre sous la licence CC BY-NC-ND. 107



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://w.univ-fhb.edu.ci/
https://w.univ-fhb.edu.ci/

Revue Internationale de la Recherche Scientifique et de ’Innovation (Revue-IRSI) — ISSN : 2960-2823
|
1 Introduction

Dans I’histoire de la philosophie, Nietzsche apparait comme un farouche adversaire de
I’esprit scientifique, esprit de la méthode, du calcul, de la rationalité outranciére et outrageuse.
Cette fabrication de I’homme théorique, a I’image de Socrate, fait obstacle aux instincts, au
corps, au terrestre. Le drame que la science représente pour la vie, selon Nietzsche, réside dans
sa croyance quasi religieuse en 1’existence de la vérité. De ce point de vue, la science est une
antithése de la vie puisque la vie, selon Nietzsche, n’admet aucune vérité absolue.

A partir de cette approche nietzschéenne de la science, on pourrait s’empresser de
reconnaitre en lui le négateur de la science. Mais cette opposition de Nietzsche a la science est-
elle radicale au point de concevoir le philosophe de la volonté de puissance et de Dionysos
comme un contempteur de I’esprit scientifique? Telle est la préoccupation qui guide notre
réflexion. En effet, notre lecture de Nietzsche nous a permis de déceler chez lui un attachement
a la science malgré la critique qu’il en fait dans ses ceuvres. Ce rapport complexe de désamour
et d’amour imbriqués vis-a-vis de la science est symptomatique de sa conception de la vérité
comme harmonie des contraires, sinon comme esprit de contradiction.

Pour ce faire, nous montrerons, premi¢rement, sa continuité¢ dans la critique de la
science, évoquant ici les griefs qu’il émet a I’encontre de la science. Deuxiémement, nous
montrerons sa discontinuité dans la critique de la science, l1a ou il se transforme en curieux
laudateur de la science. Enfin, nous montrerons que, chez lui, la vérité¢ réside dans la
contradiction.

2 La continuité dans la critique de la science.

Nietzsche reproche a la science son obsession religieuse de la vérité. Selon lui, elle est

le prolongement de la volonté absolue de vérité qui caractérise le christianisme :

C’est sur une foi métaphysique que repose encore notre foi dans la science ; chercheurs
de la connaissance, impies, ennemis de la métaphysique, nous empruntons encore nous-
mémes notre feu au brasier qui fut allumé par une croyance millénaire, cette foi
chrétienne, qui fut aussi celle de Platon, pour qui le vrai s’identifie a Dieu et toute vérité
est divine. (F. Nietzsche, 1980, §344, p.289).

La science constate la futilité des valeurs dites transcendantes, pour ensuite se substituer a elles

comme scule norme valable. Autrement dit, la ‘‘mort de Dieu’” ou la chute des valeurs
nouménales en appelle a la renaissance d’un nouveau ‘‘Dieu’’ : la science, prolongement de la
lecture métaphysique de I’existence. En effet, la critique nietzschéenne de la science réside en
ceci qu’elle est I’une des figures de 1’idéal ascétique, de la volonté de vérité a tout prix, volonté
métaphysique. La science s’impose comme la nouvelle idole de la quéte de la vérité. Cette
idolatrie de la vérité, dans la pratique scientifique a vite fait de la transformer en nouvelle

http://www.revue-irsi.com 108



Revue Internationale de la Recherche Scientifique et de ’Innovation (Revue-IRSI) — ISSN : 2960-2823
|
religion et le savant en nouveau ‘’préte’’. Les savants, a I’aide de la science ont inventé une
théologie nouvelle qui ne dépend pas du cceur, mais de la raison :

Tous deux, la science et 1’idéal ascétique, se tiennent sur le méme terrain-je I’ai déja
donné a entendre : -ils se rencontrent dans une commune surestimation de la vérité (plus
exactement : dans une croyance commune que la vérité est inestimable, incritiquable), et
c’est ce qui fait d’eux des alliés, de sorte que, & supposer qu’on les combatte, c’est
ensemble seulement qu’on peut les combattre et les mettre en question (F. Nietzsche,
1984, 111, §25, p.195).

En voulant étre la seule instance a mesure de dire la vérité, la science répond de fagon trés nette

au schéma de 1’idéal ascétique : celui de s’échapper des tribulations de la vie. Dans cette
logique, la vérité semble étre I’égale du bonheur.

Pour Nietzsche, la science est un remede pour le savant, une drogue face aux difficultés
de la vie. Pour cela, le scientifique s’accroche a la science comme dernier rempart contre les
souffrances existentielles. Ce que Nietzsche dénonce dans Humain, trop humain : « La science
moderne a pour but : aussi peu de douleur que possible, aussi longue vie que possible — par
conséquent une sorte de félicité éternelle, a la vérité fort modeste en comparaison des
promesses des religions » (F. Nietzsche, 1993, §128, p.512). En faisant du besoin de vérité un
remede contre la douleur, le savant ne fait que perpétuer I’idéal destructeur de la métaphysique ;
une vie sans douleur étant le contraire de la vie. Il va s’en dire que pour Nietzsche, les savants,
eux-mémes, sont « des étres qui, souffrant sans vouloir s’avouer ce qu’ils sont, qui
s étourdissent, fuient eux-mémes et n’ont qu 'une crainte : prendre conscience de ce qu’ils sont
en réalité » (F. Nietzsche, 1984, 111, §23, p.192). Les savants sont pour Nietzsche, des étres
manqués, affaiblis qui craignent et méprisent le devenir. Evidemment, la science en arrive, dans
le monde moderne, a vouloir affaiblir la dialectique de la douleur et de la joie. Elle vient
alimenter la tiédeur des passions, la volonté de renoncer a I’impondérable :

Méme au point de vue physiologique, la science repose sur les mémes bases que 1’idéal
ascétique : ’un et I’autre supposent un certain appauvrissement de I’énergie vitale, — c’est
dans les deux cas, le méme tiédissement des passions, le méme ralentissement du rythme ;
la dialectique prend place a I’instinct » (F.Nietzsche, 1984, III, §25, p.196).

Ce fanatisme scientiste apparait au moment ou I’homme est fatigué¢ de vivre, au moment
ou le nihilisme sonne aux portes de 1’’humanité. Le scientisme est, par conséquent, I’une des
marques du nihilisme triomphant : « voyez, dans I’évolution d’un peuple, les époques ou le
savant passe au premier plan : ce sont les époques de fatigue, souvent de crépuscule, de déclin,
— c’en est fait de [’énergie débordante, de la certitude de vie, de la certitude de [’avenir »
(F.Nietzsche, 1984, 11, §25, p.196). En effet, avec 1’érection de la science en savoir absolue, la
vie est dépossédée de ce qui fait sa substance : le mythe. Le mythe célebre, selon Nietzsche, la

http://www.revue-irsi.com 109



Revue Internationale de la Recherche Scientifique et de ’Innovation (Revue-IRSI) — ISSN : 2960-2823
|
vie en tant qu’il témoigne de son caractére irrationnel et apparent. A travers le mythe, ’homme
parvient a tout expliquer, a tout justifier de maniere esthétique. L’esthétique ne veut pas de
vérité absolue, elle veut au contraire nous séduire comme le stipule Antoine Mérieau (2013,
p.3) : « L’art (...) est modification, embellissement, mensonge, tromperie : séduction ». A cet
effet, le mythe est une affirmation joyeuse de la vie. Et, pour apprécier la signification
polymorphe de la vie chez Nietzsche, il est nécessaire de revenir & La Naissance de la tragédie
et de se replacer au sein de la dualité divine que forment Dionysos et Apollon, dualité qui
recouvre la diffraction ontologique entre €tre et multiple, essence et existence, irreprésentable
et représentation : « Je reconnais en eux (Apollon et Dionysos) les représentants vivants et
visibles de deux mondes d’art qui different essentiellement dans leur nature profonde et leurs
fins respectives » (F.Nietzsche, 1993a, §16, p.92).

La notion de représentation que Nietzsche reprend a Schopenhauer recouvre
initialement celle d’apparence et de phénomene. Elle se rattache a la figure d’Apollon ou
dimension apollinienne de I’existence en tant qu’elle est d’abord une connaissance qui passe
par I’individu et par son besoin de trouver des choses a sa mesure. Apollon, le dieu de la lumiere,
correspond aux phénomenes et a la belle apparence. Sous apollon, on devine, I’amour des
proportions, des mesures et des nombres. Dionysos, a 1’opposé, apparait comme
I’irreprésentable, la source d’un déchainement et d’une démesure sans nom de forces. Il incarne
les phénomenes qui rendent fou, I’épouvante et I’horreur. La civilisation grecque aura porté ses
fruits tant que les deux instincts, Dionysos et Apollon, ont été réunis. La tragédie était pour
Nietzsche I’enfantement réciproque d’Apollon et de Dionysos, de la beauté et de la vérité, et
plus remarquablement wune sorte de soupape de sécurit¢ de la connaissance mystique-
pessimiste : « la connaissance tragique..., pour étre seulement supportée, nécessite la
protection et le secours de [’art » (F. Nietzsche, 1993a, §15, p.90). C’est pour cette raison que
« lart sauve et, par [’art, - la vie se préserve » (F. Nietzsche, 1993a, §7, p.58).

Mais lorsqu’une telle soupape n’existe plus, les deux tendances a I’ceuvre dans la
tragédie se dissocient. Chacune suit sa pente naturelle, croit et se renforce. Ces tendances qui
divorcent, Nietzsche les considére comme I’image scientifique du monde et I’image religieuse
du monde, comme le nouveau contraste de 1’apollinien et du dionysiaque. L’unité brisée, les
deux tendances antagonistes tirent chacune leur sens. L’instinct de mesure et de connaissance
s’émancipe de la belle unité esthétique et 1I’ceuvre tragique en meurt. La mort de la tragédie
annonce le triomphe de la science. La science ne cherche plus a justifier esthétiquement le

monde, moins encore a célébrer en lui la belle apparence, mais ne retient plus d’ Apollon que le

http://www.revue-irsi.com 110



Revue Internationale de la Recherche Scientifique et de ’Innovation (Revue-IRSI) — ISSN : 2960-2823
|
langage de la mesure. La source mythologique de la civilisation est épuisée. Apollon passe du
champ de I’art a celui de la science.

Apollon a en réalité deux visages : celui d’Héraclite, embléme de I’idéal apollinien ou
tout n’est que jeu et apparence et c¢’est pourquoi, pour Nietzche, il faut trouver intéressant
qu’Héraclite compare sa langue a celle d’Apollon, qu’il procéde partout par images, qu’il soit
gouverné par un instinct mythique ; et celui de Pythagore et de Socrate tous deux inspirés par
I’apollinien mais dans une direction ou celui-ci se momifie en « schématisation logique » (F.
Nietzsche, 1993a, §14, p.85). En réalité, c’est comme si le portrait de 1’apollinien pouvait se
nuancer, comme si sa tendance logique, non contrariée par le dionysiaque, ne se réalisait que
progressivement. Pythagore a un statut plus hybride que Socrate, il releve d’ Apollon et aussi de
Dionysos, tandis que Socrate en refusant les mysteres accentue au contraire 1’¢lément logique
de I’apollinien : « le nouvel antagonisme : l’instinct dionysiaque et [’esprit socratique ; et par
lui périt ’ceuvre d’art de la tragédie grecque » (F. Nietzsche, 1993a, §12, p.77).

Dans la Naissance de la tragédie, Nietzsche dresse un réquisitoire contre Socrate. 11 lui
reproche d’étre le fondateur de la métaphysique scientifico-rationaliste qui va détruire la
tragédie attique : « Que l’on songe aux conséquences des préceptes socratiques : « la vertu est
la sagesse ; on ne peche que par ignorance ; I’homme vertueux est [’homme heureux. » ces
trois formes fondamentales de [’optimisme sont la mort de la tragédie » (F. Nietzsche, 1993a,
§14, p.85). Socrate, selon, Nietzsche, substitue a la tragédie, la logique et la dialectique, se
proposant de distinguer le bien du mal a I’aide de la morale. L’optimisme qui en résulte est que
tout peut faire 1’objet d’un calcul raisonnable et bienveillant. Or Nietzsche considére
I’optimisme logique comme 1’expression d’une vie déclinante : « Tandis que, chez tous les
hommes productifs, l’instinct est précisément la force affirmative et créatrice, et la conscience
une fonction critique, dissuasive, chez Socrate, l’instinct se révele critique, et la raison est
créatrice, — veéritable monstruosité per defectum ! » (F. Nietzsche, 1993a, §13, p.82). Socrate,
parce que déclinant, va élever la valeur de la raison au détriment de celle du corps, instituant la
quéte de la vérité en fondement de la philosophie. Dés lors, il apparait comme le prototype
d’une nouvelle race d’homme que Nietzsche nommera « I’homme théorique » (F. Nietzsche,
1993a, §15, p.88). L’homme théorique, ¢’est plus simplement le scientifique, I’homme assoiffé
de savoir et de vérité qui veut démystifier tout autour de lui. Il « trouve sa joie la plus haute
dans ce processus de dévoilement d’une vérité nouvelle, sans cesse victorieux et s imposant par
sa propre force » (F. Nietzsche, 1993a, §15, p.88). Socrate incarne donc 1’inébranlable

croyance que la pensée peut atteindre jusqu’aux plus profonds abimes de 1’étre, et qu’elle a le

http://www.revue-irsi.com 111



Revue Internationale de la Recherche Scientifique et de ’Innovation (Revue-IRSI) — ISSN : 2960-2823
|
pouvoir non seulement de connaitre mais méme de corriger 1’étre. Cette noble illusion
métaphysique, écrit Nietzsche, est I’instinct qui accompagne la science (F. Nietzsche, 1993a,
§15, p.89). « Socrate est I’archétype de I’optimiste théorique, qui attribue a la foi, dans la
possibilité d’approfondir la nature des choses, au savoir, a la connaissance, la vertu d’une
panacée, et tient I’erreur pour le mal en soi » (F. Nietzsche, 1993a, §15, p.90).

Dans la science, il y a une fuite dans un au-dela idéalisé ou les choses et le monde tout
entier trouveraient leur référence, mieux, leur vérité. Au premier abord, la science semblait
s’opposer a la métaphysique et aux monothéismes puisqu’elle favorisait la déconstruction de
leurs échafaudages. Alors ’humanité serait redevable envers elle par ses découvertes qui ont
aidé a se défaire de beaucoup d’idées regues. Dans I’histoire récente de I’occident elle aurait
contribué¢ a démanteler certains dogmatismes, c’est-a-dire des rigidités en ce qui concerne la
croyance. On sait que la science passe dans le sens de la précision et de I’exactitude comme
pour établir une certitude, elle cherche ce qui est inamovible et universel. Mais pour Nietzsche,
ce besoin d’objectivité est une erreur pour la science. Car « la science, éperonnée par sa
puissante illusion, se hate alors inlassablement jusqu’a ses limites, ou vient échouer et se briser
son optimisme latent logé au cceur de la logique » (F. Nietzsche, 1993a, §15, p.90).

Au moment de la dissolution de la tragédie, I’antinomie qu’elle contenait en germe mais
qu’elle savait surmonter déchire la civilisation. Les effets de ce déchirement dans notre €époque
sont le déclin de la civilisation par I’instinct de connaissance opposée a la vie. Le mouvement
instinctif de la science est celui de 1’anéantissement complet de la belle illusion vitale. La
croyance a I’identité et a la substantialité¢ des choses nait précisément au moment ou il n’apparait
plus nécessaire de justifier esthétiquement le monde. On veut se débarrasser de 1’illusion dans
le monde et dans tout ce qui le compose, y compris I’homme. C’est ce but de la science que
Nietzsche récuse dans Le Gai savoir :

Eh quoi ? Le but supréme de la science serait d’apporter a I’homme le plus de plaisir et
le moins de déplaisir possible ? Mais comment y parviendrait —elle, si le plaisir et le
déplaisir sont si intimement unis que celui qui veut golter au maximum de I’un est forcé
de tater au maximum, de 1’autre, si celui qui veut parvenir a des « félicités célestes » doit
se préparer aussi a de « mortelles angoisses » ? (F. Nietzsche, 1980, §12, p.52).

Pour Nietzsche, il est clair que 1’objectif hédoniste que se propose la science a 1’égard de

I’homme milite en défaveur de ce dernier. Car on ne saurait absoudre la douleur pour le plaisir,
les deux étant consubstantiellement liés : « si vous voulez par conséquent réduire et raréfier les
souffrances humaines, eh bien ! Il faut aussi réduire et raréfier votre capacité de joie » (F.
Nietzsche, 1980, §12, p.53). Le scientisme le plus hardie est donc une méprise sur ’homme et
une méprise de I’homme. Une méprise sur ’homme du fait qu’il ignore que la douleur entre en

http://www.revue-irsi.com 112



Revue Internationale de la Recherche Scientifique et de ’Innovation (Revue-IRSI) — ISSN : 2960-2823
|
ligne de compte dans son humanisation ; une méprise de I’homme dans la mesure ou il réduit
I’homme en simple objet manipulable, calculable et maitrisable.

L’expansion de la science et de la technique, que 1’on appelle « progres », est une
destruction : elle supprime la pluralité perspectiviste du monde, elle sape 1’inépuisable
ambiguité des choses pour leur substituer un monisme rationaliste que Nietzsche
regardera toujours avec défiance extréme, comme un appauvrissement sémantique (S.
Goyard-Fabre, 1997, p. 55).

Les progres de la science et de la technique sont par conséquent des catalyseurs du nihilisme et

des moyens d’affadissement de I’homme. Ce dont t¢émoigne René-Jean Dupuy dans son ceuvre

Politique de Nietzsche. Pour lui, Nietzsche

a vu ce que des hommes supérieurs pourraient tirer de la domination de la nature, mais il
a ¢té épouvanté par la transformation spirituelle qui en résultera pour une humanité
abandonnée a elle-méme par la mort de Dieu. D’abord parce que la science est dans les
mains de savants souvent arrivistes enticrement insérés dans la société et soucieux de ne
pas choquer les intéréts des castes, des gouvernants et des églises (R.J. Dupuy, 1969,
p.47).

Cet auteur estime que la science est un outil de domination aux mains de scientifiques cupides

et inféodés aux pouvoirs politiques. En plus, la science, méme aux mains d’authentiques

savants, risque de tuer les forces de vie d’autant plus qu’elle « épie, constate, passive, asservie »

(R.J. Dupuy, 1969, p.47).

Avec la science, disparait le gott du risque, la nécessité de ‘‘vivre dangereusement’’ inhérente
a l’affirmation de la volonté de puissance. Ainsi, Nietzsche prophétise le pullulement
d’hommes, attentifs, se regardant des grandes souffrances comme des grandes joies ; ce sera le
temps du « dernier des hommes » dont Zarathoustra contemple la masse, dénongant avec verve

ce que I’on appelle aujourd’hui un type humain produit par la société de consommation :

““De I’heur nous avons fait la découverte’” — disent les derniers hommes et ils clignent
de I’ceil. Ils ont abandonné les régions ou dur était de vivre : car de chaleur on a besoin.
On aime encore le voisin et I’on se frotte a lui : car de chaleur on a besoin. Maladie et
méfiance sont & leurs yeux péchés ; on les aborde précautionneusement (F Nietzsche,
1976, « Prologue de Zarathoustra », §5, p.27).

Une telle description du ‘‘dernier homme’’ anticipe et annonce notre société contemporaine,

société de consommation ou I’on ne jure que par la science. Cette société est nihiliste en ce sens
qu’elle irresponsabilise ’homme, et le rend prévisible. L’homme d’aujourd’hui, ¢’est I’homme
du bonheur qui a évacué la ferveur et I’émoi tenus pour des ébranlements, des gestes nocifs.
Selon René-Jean Dupuy, la description du ‘‘dernier homme’’ plante le décor de I’homme des
pays développés.

http://www.revue-irsi.com 113



Revue Internationale de la Recherche Scientifique et de ’Innovation (Revue-IRSI) — ISSN : 2960-2823
I ———

La disqualification de la maladie, taxée de péché, est particulierement remarquable. Elle
évoque I’attitude de certains pays développés, spécialement celle de I’ Amérique a I’égard
de la souffrance. (...) La lutte contre la souffrance revét un aspect de croisade, d’ou le
culte de la science chargée d’en finir avec elle et des anesthésiques, pilules du bonheur,
de la généralisation du recours au psychiatre, voire méme 1’euthanasie (R.J. Dupuy, 1969,
p.217).

L’histoire de la civilisation occidentale est de ce fait ’histoire du déclin de I’Occident, de la

« médiocratisation » et du nivellement des occidentaux, qui ont en commun les mémes besoins
grégaires. Nietzsche dénonce en ce sens la déshumanisation qu’entraine la société industrielle,
qui fait de ses fonctionnaires de simples rouages de la gigantesque machine qu’elle est au fond :
« ce qu’ils (ces occidentaux) cherchent de toutes leurs forces a réaliser, c’est le bonheur du
troupeau, le vert pdturage, la sécurité, I’absence de danger, le bien-étre, la facilité de la vie
pour tous » (F. Nietzsche,1979, §44, p.84). L’humanité est irrémédiablement fragmentée par
I’existence économique de la rentabilité, qui vise a confiner chacun dans un recoin, dans une
spécialité. L’éducation moderne a d’ailleurs ouvertement pour tiche de perpétuer cette
spécialisation excessive, dans la mesure ou elle forme a des métiers particuliers plutdt que de
tenter de développer I’indépendance d’esprit. L’indifférenciation est paradoxalement la rangon
de cet éclatement généralisé¢ des vocations en petits gagne-pain. Il s’agit d’imposer a tous les
mémes désirs limités, les mémes ambitions mesquines. A la vie dangereuse et inconfortable de
I’esprit libre s’oppose ainsi a I’obsession du dernier homme pour le confort et la sécurité, en
méme temps que son hédonisme mou de consommation passif. Il voudrait au fond étre assuré
contre tout, méme contre la vie et contre soi-méme. On tient 1a la formule du « bonheur pour
tous », du bonheur grégaire qu’annonce I’idéologie du « progrés » tel que la démasque
Nietzsche : une vie presque végétative, en tout cas étriquée, réduite aux besoins les plus
¢lémentaires, ou il n’y a pas de place pour la grandeur et le dépassement de soi.

Certes, les sentiments grégaires ont toujours existé et ont toujours constitué un frein
puissant a I’affirmation de fortes personnalités, mais ils avaient au moins mauvaise conscience
avant le christianisme. Sanctifiés par lui, le laisser-aller, la pusillanimité, la lacheté, le gotit du
confort matériel et intellectuel s’étalent désormais au grand jour, sans la moindre vergogne. I1
est frappant a cet égard de voir a quel point les nombreuses innovations technologiques de notre
temps incitent a la paresse et a la servitude sous le prétexte fallacieux de ‘‘faciliter la vie’’ :

La machine, produit elle-méme de la plus haute capacité intellectuelle, ne met en
mouvement, chez les personnes qui la desservent, que les forces inférieures et irréfléchies.
(...) Elle n’incite pas a s’¢lever, a faire mieux, a devenir artiste. Elle rend actif et
uniforme, mais ceci produit a la longue un effet contraire : un ennui désespéré s’empare
de I’dme qui apprend ainsi a aspirer aux divertissements de ’oisiveté (F. Nietzsche,
1993c, §220, p.915).

http://www.revue-irsi.com 114



Revue Internationale de la Recherche Scientifique et de ’Innovation (Revue-IRSI) — ISSN : 2960-2823
|
Or, la paresse, congue comme inaptitude a un effort soutenu, est le propre de la dégénérescence
d’apres Nietzsche. Si I’on flatte de maniére aussi €éhontée la propension naturelle a la paresse,
c’est dans le but non avoué¢ d’affaiblir la volonté, de la rendre incapable d’une application
durable. Aussi ne faut-il pas s’étonner si les derniers hommes se liquéfient face a la plus infime
épreuve, si la moindre tension les désagreége. L’anémie de la volonté n’est que le résultat
prévisible d’une vie en grande partie assistée, dépendante.

Cette critique nietzschéenne de la rationalité technico-scientifique issue de la volonté

socratico-platonicienne d’idéaliser le monde, semble préfigurer celle de I’Ecole de Francfort,
notamment en ce qui concerne ‘‘le progres scientifique’’. En effet, chez les figures de cette
¢cole, que sont Théodor Adorno et Max Horkheimer, « la civilisation actuelle confere a tout
un air de ressemblance. Le film, la radio et les magazines constituent un systeme. Chaque
secteur est uniformisé et tous le sont les uns par rapport aux autres. (...) De nos jours, la
rationalité technique est la rationalité de la domination méme » (T. Adorno et M. Horkheimer,
1974, p. 129-130).
Pour ces théoriciens de I’Ecole de Francfort, la civilisation industrielle actuelle, avec la société
de consommation de grande masse qu’elle génére, favorise la domination de I’homme par
I’homme par une standardisation et une uniformisation des conditions de vie. L’homme dans
ces circonstances fait partie d’un vaste réseau de planification et d’organisation. Dans un tel
contexte, il devient lui-méme un rouage de cette machinerie industrielle.

C’est parce qu’il avait pressenti une telle uniformisation de 1’humain que Nietzsche
insistait sur la nécessité de creuser le fossé entre le « fort » » et le « faible », I’homme tropical
et I’homme domestiqué, le surhumain et le dernier homme. Comme son nom 1’indique, le
dernier homme représente I’homme le plus méprisable qui soit, le terme possible de I’évolution
de ’humanité, si le processus de décadence se poursuivait jusqu’au bout et mettait fin a toute
perspective d’avenir. Cet homme crépusculaire est aux antipodes du surhumain, qui incarne au
contraire I’avenir de I’humanité. Cet homme avorté que Nietzsche voyait avec dégofit se profiler
a I’horizon de la modernité, a renoncé a toute grandeur et n’aspire plus qu’a vivre
confortablement et le plus longtemps possible.

En somme, on retient de cette analyse que la science ne bénéficie d’aucun assentiment
aux yeux du philosophe du soupcon. Mais cela a-t-il été toujours ainsi ? Nietzsche n’a-t-il pas
succombé au charme de la science au point de se contredire sur certains des points ci-dessus

mentionnés ?

http://www.revue-irsi.com 115



Revue Internationale de la Recherche Scientifique et de ’Innovation (Revue-IRSI) — ISSN : 2960-2823
|
3 La discontinuité dans la critique de la science.

L’observation du philosopher nietzschéen démontre que la négation chez lui n’est
jamais totale. A travers sa négation subsiste un existant qui permet la négation. Mieux, ce qu’il
nie ou récuse peut Etre aussi objet d’affirmation : « Aussi tout exposé pénétrant de sa
philosophie négative est animé en méme temps par ce qui est positif » (K. Jaspers, 1950, p.173).

Sa critique de la science obéit au méme principe ; celui de la contradiction. Il en dénonce
les limites pour mieux 1’apprécier et chercher a en tirer les influences nécessaires a la vie. En
I’occurrence, la science lui sert d’argument principal pour remettre en cause sa premicre
philosophie, celle ou il était sous I’influence de la métaphysique de Schopenhauer et de son
pendant, la musique de Wagner. Ayant vilipend¢ la science au profit de I’art, il s’en approche
curieusement dans la seconde période de sa pensée, inaugurée par sa mésentente avec le maitre
de Bayreuth.

C’est dans Humain, trop humain que commence le positivisme de Nietzsche.
L’ensemble de sa pensée y adopte une orientation nouvelle et se transforme en une analyse des
erreurs et des préjugés humains. De métaphysicien, il se meut en psychologue et en historien,
se plagant sur le terrain d’un positivisme sobre et rigoureux (L. Andréas-Salomé, 1992, p.94).
Dans Humain, trop humain, il entend ramener a ses origines humaine, temporelle et fugace,
tout ce qui fut jusque-la sacralisé ou divinisé. En I’occurrence, Socrate, I’ennemi de la terre,
I’homme théorique, est réhabilité comme le note Lou Andréas-Salomé : « Le protecteur et le
gardien du nouveau temple de la vérité, ce n’est plus Dionysos mais Socrate- ce Socrate qu’il
avait si cruellement vilipendé dans ses ouvrages précédents » (L. Andréas-Salomé, 1992, p.95).
Nietzsche affirme en substance que :

si tout va bien, le temps viendra ou, pour progresser dans la voie de la morale et de la
raison, plutot que la Bible, on prendra entre les mains les Mémorables de Socrate et ou
I’on considérera Montaigne et Horace comme des initiateurs et des guides pour
I’intelligence de ce sage médiateur, le plus simple et le plus impérissable de tous,
Socrate. (...) Socrate est supérieur au fondateur du christianisme par sa joyeuse fagon
d’étre sérieux et par cette sagesse pleine espieglerie qui est le plus bel état d’ame de
I’homme. De plus, il 'emporte sur lui par I’intelligence (F. Nietzsche, 1993c, §86,
p.868).

En faisant de Socrate une référence, Nietzsche fait allégeance a la raison et, partant, a la

science : « L’homme scientifique est développement ultérieur de I’homme artistique » (F.
Nietzsche, 1993b, §222, p.559). Mieux, il représente le stade le plus évolué de I’artiste car ce
dernier « est déja un étre arriéré parce qu’il reste au jeu » (F. Nietzsche, 1993b, §159, p. 532).
Et pourtant, le jeu était percu par Nietzsche comme le symbole méme de I’innocence de
I’existence en tant qu’il fait devenir des enfants et nous permet d’assoir une vision

http://www.revue-irsi.com 116



Revue Internationale de la Recherche Scientifique et de ’Innovation (Revue-IRSI) — ISSN : 2960-2823
|
déculpabilisant la vie ; gage d’une volonté de puissance affirmative affranchie de toute
mauvaise conscience : « Seuls, le jeu de [’artiste et le jeu de |’enfant peuvent ici-bas croitre et
peérir, construire et détruire avec innocence. Et c’est ainsi, comme [ artiste et [’enfant, que se
Jjoue le jeu éternellement actif qui construit et détruit avec innocence, et ce jeu, c’est [’Eon qui
le joue avec lui-méme » (F. Nietzsche, 1938, §7, p.66-67). Paradoxalement, 1’esprit socratico-
platonicien ou scientifique a insufflé un immense progres a la Gréce : « Et a coté de cela
appréciez a leur entiere valeur ces Grecs d’exception qui créerent la science | Raconter leur
histoire, c’est raconter [’histoire la plus héroique de [’esprit humain ! (F. Nietzsche, 1993c,
§221, p.779). Nietzsche est tellement convaincu par les prouesses de la science qu’il en impose
les méthodes aux sentiments. Ces derniers sont des effets de jugements erronés ou de préjuges.
I1 faut s’en débarrasser pour étre objectif ; il ne faut « pas faire de la passion un argument pour
la verité » (F. Nietzsche,1993d, §543, p.1197). La passion, exaltation des pulsions du corps,
corrompt la droite raison : « Tout comme [’on corrompt maintenant a bref délai les sauvages
par |’ « eau de feu » spirituelle des sentiments enivrants et par ceux qui en maintenaient vivace
le désir... » (F. Nietzsche,1993d, §50, p.1000).

C’est pourquoi, il faut faire confiance en la science plutot qu’en la philosophie, dans le
domaine de la connaissance. Les philosophes veulent « tout résoudre d'un seul coup, en un seul
mot » (F. Nietzsche,1993d, §547, p.1200). Ils veulent par extraordinaire et dans un laps de
temps, parvenir au bout de la connaissance. Car, pour eux, tout s’organise par I’homme : « On
croyait que, puisque tout dans ce bas monde paraissait étre organisé en fonction de [’homme,
la connaissabilité des choses, elle aussi, était préparée a une mesure humaine du temps » (F.
Nietzsche,1993d, §547, p.1200). Ici, I’allusion a la révolution copernicienne de Kant dans la
connaissance est trés nette. En effet, Kant pensait résoudre les problémes de ses prédécesseurs
rationalistes et empiristes, en démontrant que ce sont les objets qui tournent autour de 1’esprit
de I’homme et non le contraire. C’était plutot ’esprit de I’homme qui attribuait la réalité aux
choses qui d’ailleurs n’avaient aucune valeur épistémologique en dehors d’elle. Mais la science,
pour Nietzsche, démontre le contraire. Elle devient une connaissance impersonnelle :

La vérité, comme totalité et comme ensemble, n’existe que pour les dmes a la fois
puissantes et désintéressées, joyeuses et apaisées (telle qu’était celle d’Aristote), de
méme que ces ames aussi seront seules a méme de la chercher : car les autres cherchent
des remedes a leur usage, quelle que soit d’ailleurs la fierté qu’ils mettent a vanter leur
intellect et la liberté de cet intellect, - ils ne cherchent pas la vérité. Voila pourquoi la
science procure si peu de joie véritable a ces autres hommes qui lui font un reproche de
sa froideur, de sa sécheresse et de son inhumanité : c’est la le jugement des malades sur
les jeux de ceux qui se portent bien. (F. Nietzsche,1993d, §424, p.1156).

http://www.revue-irsi.com 117



Revue Internationale de la Recherche Scientifique et de ’Innovation (Revue-IRSI) — ISSN : 2960-2823
|
La science peut méme nous faire accéder au bonheur : « Notre instinct de connaissance est trop
développé pour que nous puissions encore apprécier le bonheur sans connaissance » (F.
Nietzsche, 1993d, §429, p.1158-1159.) car « le bonheur de ceux qui connaissent augmente la
beauté du monde et ensoleille tout ce qui est ; la connaissance non seulement enveloppe les
choses de sa beauté, elle |'introduit aussi, d’une fagon durable, dans les choses... » (F.
Nietzsche, 1993d, §550, p.1202).

En fin de compte, cette seconde période du philosopher nietzschéen célébre la science et ses
prouesses. Il serait, par conséquent, tentant de se demander pour quelle raison Nietzsche est si
contradictoire dans son rapport a la science. L’ambiguité de son jugement sur la science ne
dénote-t-elle pas de sa conception de la vie comme somme de contradictions ? Ne veut-il pas
que tout savoir, quel qu’il soit, épouse la contradiction ?

4 La contradiction comme fondement de la vérité

Pour Nietzsche, « le serpent périt lorsqu’il ne peut changer de peau. De méme les
esprits que [’on empéche de changer d’opinons cessent d’étre des esprits » (F. Nietzsche,
1993d, §573, p.1210). Ce passage est descriptif de sa conception de la vérité et de la
morphologie qu’il voudrait donner au savoir. La vérité doit, selon lui, faire peau neuve ; elle
doit pouvoir se remettre chaque fois en cause car I’esprit méme ne vit que par sa capacité a
s’autocritiquer. Ce dont témoigne Lou Andréas-Salomé : « Dans tous (ses) livres, Nietzsche
s’est efforce de tracer le portrait et l'idéal de [’esprit libre et montrer comment un tel esprit
sait appliquer sa liberté, non seulement a tous les domaines de la connaissance et de la vie,
mais encore a [’ensemble de ses expériences interieures » (L. Andréas-Salomé, 1992, p.107).
L’objectivité doit dépendre de la diversité des perspectives et appréciations habituelles. Car
trop souvent nous faisons avancer la vérité par la mise en relief d’un des deux co6tés d’une chose,
de telle fagcon que nous ignorons I’autre co6té, nous imaginant faussement que ce que nous
voyons est toute la vérité. Or, « [’on est fécond » (F. Nietzsche, 1976b, §3, p.42) qu’a condition
d’« étre riche en opposition » (F. Nietzsche, 1976b, §3, p.41).

Si la vérité est contradictoire, c’est parce que le réel 1’est aussi. Comme 1’exprime
Wolfgang Muller-Lauter, la structure de 1’opposition est le fondement de la compréhension
nietzschéenne de la réalit¢ (W. Miiller-Lauter, 2006, p.456). Selon sa lecture,
Nietzsche « soutient qu’il y a une opposition immanente au monde de la réalité » (W. Miiller-
Lauter, 2006, p.462). Mais les opposés réels ne doivent pas s’exclure I’'un 1’autre, ils doivent
pouvoir étre déduits I’un de I'autre. En substance, Nietzsche affirme que « le caractére du

monde est (...) celui, d’un chaos éternel, non du fait de |’absence d’une nécessité, mais du fait

http://www.revue-irsi.com 118



Revue Internationale de la Recherche Scientifique et de ’Innovation (Revue-IRSI) — ISSN : 2960-2823
|
d’une absence d’ordre... » (F. Nietzsche, 1980, §109, p.153). C’est pour cette raison qu’il faut
nous garder « de penser que le monde ne cesse de créer a nouveau. 1l n’est point de substances
eternellement durables » (F. Nietzsche, 1980, §109, p.154).

5 Conclusion

Du fait de la nature chaotique et dynamique de la réalité, la vérité est nécessairement
conflictuelle, conjecturale et hypothétique. Dés lors, se trouve justifiée 1’attitude ambivalente
de Nietzsche a I’égard de la science, congue a la fois comme obstacle et chemin de la vérité.
Pour Frangois Bourassa, en critiquant la science, « Nietzsche souhaite que [’humain ait
conscience de « ses erreurs irréfutables » telles que celles causées par l’idéal scientifique. 11
ne faut pas réduire le monde a un « petit pensum pour mathématiciens ». 1l faut au contraire
savoir qu’il est un chaos éternel dans lequel on ne peut postuler aucune régularité avec
certitude » (F. Bourassa, 2016, p.4). En affirmant, le caractére conjectural et provisoire de la
vérité en général et de la vérité scientifique en particulier, Nietzsche devient véritablement
scientifique, malgré lui-méme, « car ce qui fait [’homme de science, ce n’est pas la possession
de connaissances, d’irréfutables vérités, mais la quéte obstinée et audacieusement critique de
la verité » (K. Popper, 1973, p.287).
REFERENCES
[1] ANDREAS-SALOME Lou, 1992, Friedrich Nietzsche a travers ses ceuvres, traduit de
I’allemand par Jacques Benoist-Mechin, revue et complétée par Olivier Mannoni, Paris,
Grasset.
[2] BOURASSA Frangois, « La quéte scientifique » -Concours philosopher [En ligne], http :
//www.ac-grenoble.fr/philosphie/file/essai.pdf. Consulté le 24 aott 2016 a 17h45.
[3] DUPUY René-Jean, 1969, Politique de Nietzsche, Paris, Armand Colin.
[4] GOYARD-FABRE Simone, 1977, Nietzsche et la question politique, Paris, Ed. Sirey.
[5] HORKHEIMER Max et ADORNO W. Theodor, 1983, La dialectique de la raison, traduit
de I’allemand par Eliane Kautholz, Paris, Gallimard.
[6] JASPERS Karl, 1950, Nietzsche, introduction a sa philosophie, traduit de I’allemand par
Henri Niel, Paris, Gallimard.
[7] MERIEAU Antoine, 2013, « NIETZSCHE: LA METAPHYSIQUE DE LA
SEDUCTION », Philosophique [En ligne], 162013, mis en ligne le 13 juin 2016, consulté le
01 octobre 2017. URL : http://philosophique. Revues.org/839 ; DOI :
10.4000/philosophique.839

http://www.revue-irsi.com 119


http://philosophique/

Revue Internationale de la Recherche Scientifique et de ’Innovation (Revue-IRSI) — ISSN : 2960-2823
|
[8] MULLER-LAUTER Wolfgang, 2006, « Le probleme de 1’opposition dans la philosophie
de Nietzsche », in Revue philosophique de la France et de [’étranger, Vol. 131, n°4, p. 455-
478.

[9] NIETZSCHE Friedrich, 1976a, Ainsi parlait Zarathoustra, traduit de 1’allemand par
Maurice de Gandillac, Paris, Gallimard.

[10] NIETZSCHE Friedrich, 1993d, Aurore, traduit de 1’allemand par Henri Albert, traduction
révisée par Jean Lacoste, in (Euvres, tome 1, Paris, Robert Laffont.

[11] NIETZSCHE Friedrich, 1993b, Humain, trop humain I, traduit de I’allemand par A.-M
Desrousseaux et Henri Albert, traduction révisée par Jean Lacoste, in (Euvres, tome 1, Paris,
Robert Laffont.

[12] NIETZSCHE Friedrich, 1993c, Humain, trop humain II, traduit de 1’allemand par A.-M
Desrousseaux et Henri Albert, traduction révisée par Jean Lacoste, in (Euvres, tome 1, Paris,
Robert Laffont.

[13] NIETZSCHE Friedrich, 1984, La Généalogie de la morale, traduit de I’allemand par Henri
Albert, Paris, Nathan.

[14] NIETZSCHE Friedrich, 1938, La Naissance de la philosophie a l’époque de la tragédie
grecque, traduit de 1’allemand par Génevieve Bianquis, paris, Gallimard.

[15] NIETZSCHE Friedrich, 1993a, La Naissance de la tragédie, traduit de 1’allemand par Jean
Marnold et Jacques Morland, traduction révisée par Jacques Le Rider, in (Euvres, tome 1, Paris,
Robert Laffont.

[16] NIETZSCHE Friedrich, 1976b, Le Crépuscule des idoles, suivi de Le cas Wagner, traduit
de I’allemand par Henri Albert, Paris, Deno€l/Gonthier.

[17] NIETZSCHE Friedrich, 1980, Le Gai savoir, traduit de I’allemand par Alexandre Vialatte,
Paris, Gallimard.

[18] NIETZSCHE Friedrich, 1979, Par-dela le bien et le mal, traduit de 1’allemand par
Génevieve Bianquis, Paris, U.G.E.

[19] POPPER Karl, 1973, La logique de la découverte scientifique, traduit de 1’anglais par
Nicole Thyssen-Rutten et Philippe Devaux, Paris, Payot.

http://www.revue-irsi.com 120



